اوراگررسُول اوراپنے ذی انت بیارلوگوں کی طرف رجوع لاتے توضروران سے ان کی حقیقت جان پیتے یوں جو بعد میں استنباط کرتے ہیں . مورۃ انسا، ( ۸۳ )



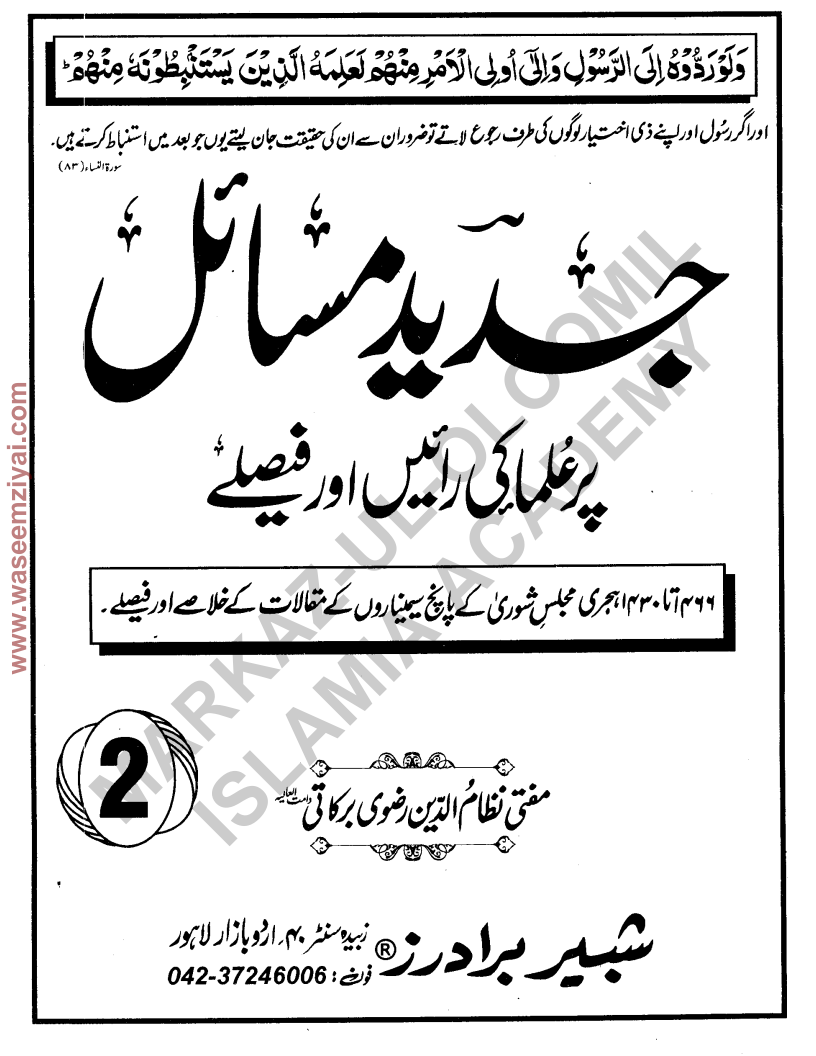
مركنهالعلوم الاسلاميه اكيثهى ميثهادر كراچى پاكستان

## www.waseemziyai.com

PAR &

مرعل کی اعمال میں محمد محمد المحمد المحم





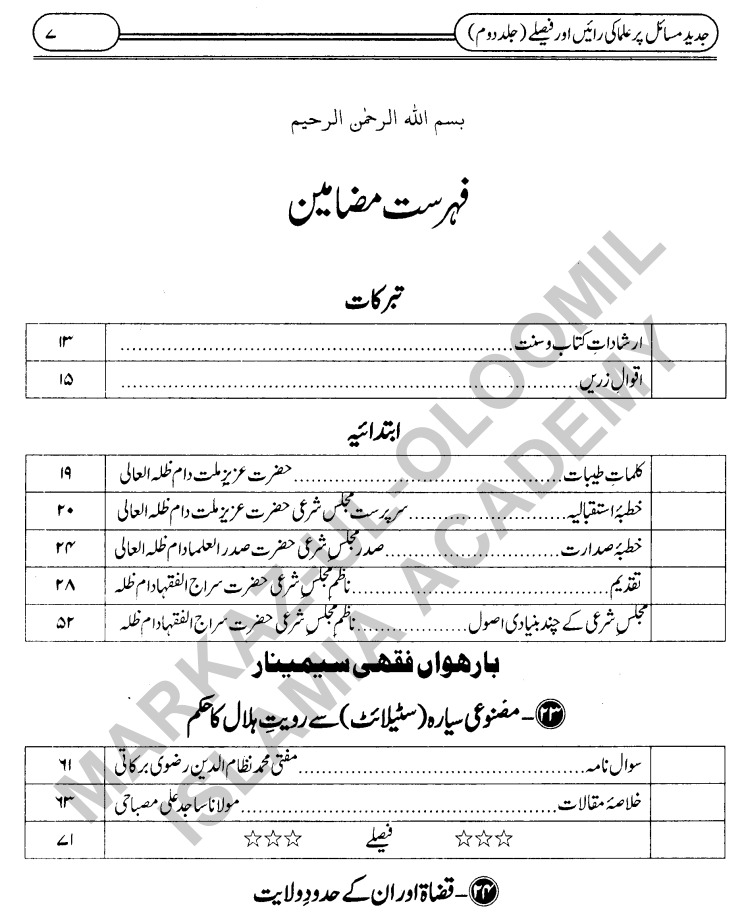
هوالقادر ۅَلَوَرَذُوْهُ إِلَى الرَّسُوْلِ وَإِلَى أولِى الْأَصْرِوِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنْبِطُوْنَهُ مِنْهُمْ تنبيه ادداگرد شول ادرایینه ذی احست پاد توکول کی طوف رج م وست توخرد دان سے ان کی میتعنت جان پیتے یوں بوجد می ا شنباط کرتے ہی۔ بهارااداره شبير برادرز كانام بغير / the former ہاری تحریری اجازت بطور ملنے کا پینه ، ڈسٹری بیوٹر ، ناشر یا تقسيم كنندگان وغيره ميں نهلكها يرغكماني رائيس اورفيصك جائے ۔ بصورت دیگر اس کی تمام تر ذمه داری کتاب طبع کردانے والے پر ہوگی۔ مغتي نظامُ الدين رضوى بركا تي اداره بذرااس کا جواب ده نه هوگا ادر اییا کرنے دالے کے مراحد ( البياسن مر الروبازار لا بور دينه : 3724 6006 - 3724 6006 خلاف اداره قانوني كارروائي كا حق رکھتاہے۔ ملك شبير سين باہتمام نومبر 2018 ء س اشاعت الے ا**یف ایس ایڈورٹائزر** در سرورق 0322-7202212 اشتباق اے مشاق پرنٹرزلاہور طباعت روپے مربيه برادرز® ) نظامیہ کتاب گھر پٹ<sup>اور</sup> 0300-3778024 لسليم يوسف اروپازار لابرور فن : 042-37246006

記 ~ علما کی رائیں اور فیصلے www.waseemziyai.com (جلددوم) خلاصهٔ مقالات فيصلح 22 از: ۲۲۲<u>اه</u> ۲۰۰۵ 211°°\*• ŀ 5

أَكْمُكُ بِتَّلْهِ الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ. والصلاة والسلام على نبيه المُختار. وعَلىٰ آله وصحبه الأخيار. لا سيّما الشّيخين الصّاحبَين. الأخنكين مين الشريعة والحقيقة بكلا الطرفين. وعلى هجتهدي ملّته. وَفُقَهَاءِ أُمَّتِهِ. وعلىٰ جميع مَن تمسَّك بسنَّته

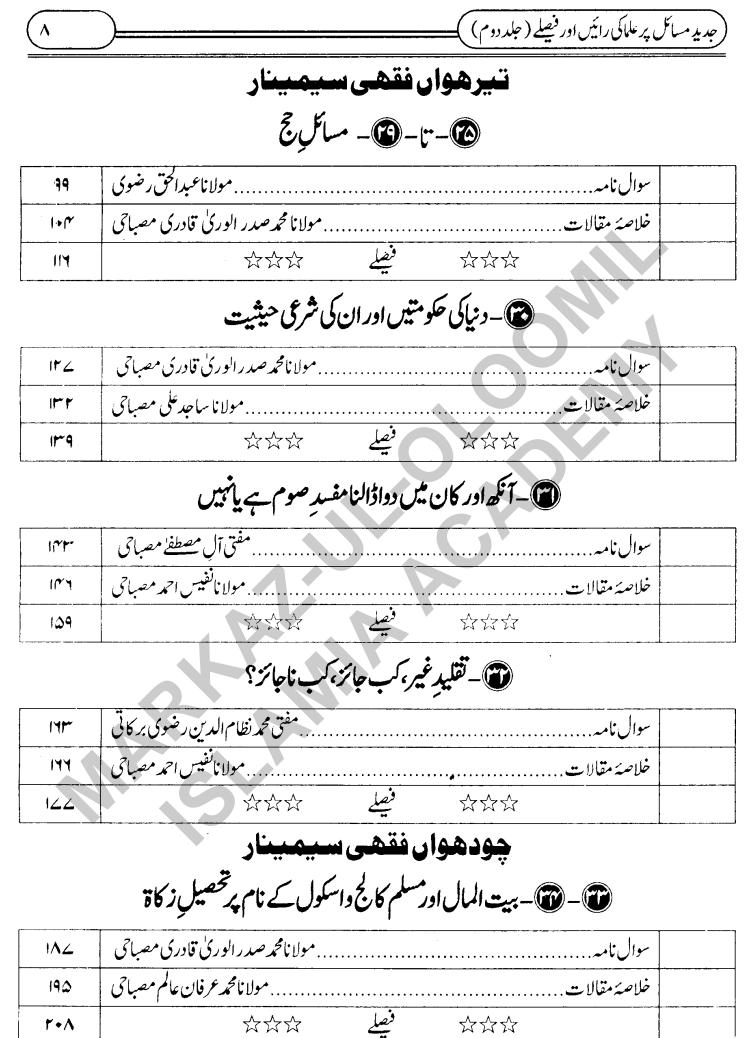
ww.waseemziyai.co

جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے ( جلد ددم ) ۵ جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) نظر میں مجموعي سيمينار  $\Delta$ كُل تلخيصات...... (خلاصة مقالات) ...... گل فنصلے ٢٢ مدَّتِ کار ٣٢٧ رجب المرجب ٢٢٦ ١٣٢ هه/ ٣٠٠ راگست ٥٠٠٥ ءسه شنب •٢ / صفرالمظفر • ٣٣ اهه /٢ / فروري ٩ • • ٢ - دوشنبه



| ۷۵ | سوال نامه                 |  |
|----|---------------------------|--|
| 44 | خلاصة مقالات فلاصة مقالات |  |
| ٨٣ | रेरेरे धुंबे रेरेरे       |  |

www.waseemziyai.com



www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🔇 9 ، كريد خارد كاحكم سوال نامه...... مولاناقمرالحسن بستوی مصباحی (ہوسٹن، امریکہ) 110 .....مولانا محمد عرفان عالم مصباحي خلاصة مقالات ..... 11 فيصلح \*\*\* \*\*\* 112 - تحصيل صدقات پر كميشن كاظم سوال نامهر. 111 .....مولانانفيس احمد مصباحي خلاصة مقالات... 101 فيل yai.com \*\*\* \*\*\* 170 <mark>پندرهواں فقصی سیمین</mark>ار 死 - طبیب کے لیے اسلام اور تقویٰ کی شرط سوال نامه..... مولانانغیس احمد مصباحی 141 .....مولانانفيس احمد مصباحي 121 خلاصة مقالات بيبيب فصلح \*\*\* \*\*\* Š 190 🐼 - مساجد میں مدارس کاقیام سوال نامه...... مولانا محد صدر الوركي قادري 199 خلاصة مقالات ...... مولانا محمد مداوري قادري r+4 م ۵۵۵۰ فیلے \*\*\* r11 🗃 - نیٹ ورک مارکیٹنگ کی شرعی حیثیت سوال نامه.....مفتى محمد نظام الدين رضوي 770 .....مولانامحمه عرفان عالم مصباحي خلاصة مقالات ويحد ومستحد والمستحد mm +

فيصلح

\*\*\*

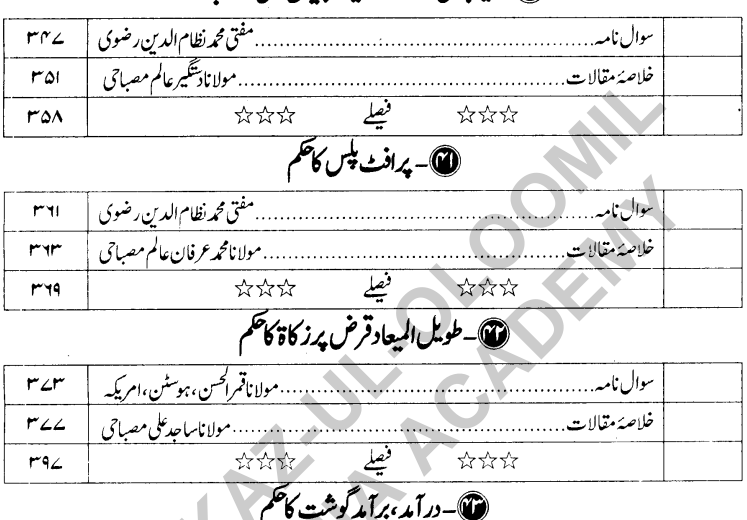
 $\sqrt{2}$ 

| N      |  |
|--------|--|
| Ξ      |  |
| ወ      |  |
| U      |  |
| ິ      |  |
| σ      |  |
|        |  |
|        |  |
| $\leq$ |  |
|        |  |

mr+

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) •

سولهوار فقهى سيمينار 🕰 – میوچول فنڈ کے ذریعہ کمپنیوں میں کاردبار



.....مفتى محمد نظام الدين رضوي سوال نامه..... ~+ Q .....مولانامحمه ناظم على مصباحي خلاصة مقالات 12+4 \*\*\* ☆☆☆ 1210

www.waseemziyai.com

| r~19 | مفق محمد نظام الدين رضوي |            | نامه    | سوال |
|------|--------------------------|------------|---------|------|
| rr•  | مولانانفیس احد مصباحی    |            | زمقالات | خلاص |
| ግዛን  | ***                      | فيصلح      | ***     |      |
| r#0  | ***                      | مآخذومصادر | ***     |      |
|      | ***                      | تاثرات     | ***     |      |



جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) i**t**\* بسُمِ اللهِ الرَّحْلنِ الرَّحِيْمِ وَمَاكَانَ الْمُؤْمِنُوُنَ لِيَنْفِرُوْاكَافَةً \* فَلَوُ لَا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَابِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الرَّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوْا الَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْذَرُوْنَ. (التوبة: ١٢٢) ادر مسلمانوں سے بیہ تونہیں ہوسکتا کہ سب کے توکیوں نہ ہوکہ ان کے ہر گروہ میں سے ایک جماعت نکلے کہ دین کی فقاہت حاصل کرے اور واپس آکرا پنی قوم کوڈر سنائے اس امید پر کہ وہ بچیں ۔

جدید مسائل پر پلاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) بِسْمِ اللهِ الرَّحْلْنِ الرَّحِيْمِ عن ابن عمر قال: قال رسول الله عَلَالله عَلَالله عَلَيْهُما لَهُ عَلَيْهُما المُعْتَلَمَ : ..... يد الله على الجماعة روالا الترمنى ترجمہ:-حضرت ابن عمر خِلْائِعَالَ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ اللّٰد کے ر سول شلائلي الشري ارشاد فرما ياكه التدعز وجل كى مد دو توفيق اور حفاظت و رحمت جماعت پرہے۔

(جامع الترمذي \_ مشكوة المصانيح، باب الاعتصام بالكتاب والسنة الفصل الثاني، ص: • سامجلس بركات.)

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

بِسْمِ اللهِ الرَّحْلنِ الرَّحِيْمِ

10

امام عظم الوحنيفه نعمان بن ثابت رُثانيَّة (ولادت: ٢٠ مروفات: ٢٠ شعبان ١٥٠ه) نے

إِنَّى أُقَرِّمُ الْعَ**بَلَ بِالْكِتَابِ، ثُ**مَّرَ بِالسَّنَّةِ، ثُمَّرَ بِأَقْضِيَةِ الصَّحَابَةِ مُقَرِّمًا مَا اتَّفَقُوا علىٰ مَا أَختَلَفُوا، وَ حِيْنَئِنٍ أَقِيْسُ. (ميزان الشريعة الحبرى، فصل في بيان ضعف قول من نسب الإمام أبا حنيفة إلى أنه يقدم القياس حديث رسول الله عنه ، از: عارف بالله امام عبد الوهاب شعراني رحمه الله تعالى)

میں کتاب اللہ پرعمل سب پر مقدم رکھتا ہوں، اس کے بعد احادیث پر، پھر صحابۂ کرام رُظِنَّ یظینی کے متفقہ فیصلے پر، اور ان کے در میان کسی مسئلے میں اختلاف ہوتوقیاس کرتا ہوں۔

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 M 

بِسْمِ اللهِ الرَّحْلْنِ الرَّحِيْمِ

مجد داسلام اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے فرمایا: امام ترمذی نے بسند حسن حضرت انس اور امام احمد نے حضرت عمار بن پاسر اور ابن حبان نے اپنی صحیح میں عمار بن پاسر وسلمان فارس شلط تنہ ہے روایت کی اور محقق دہلوی نے اَشِعَۃ اللمعات شرح مشکوۃ میں بنظر كثرت طرق اسكى صحت برحكم دياكه في شاطلة فرمات بي: "مَثَلُ أُمَّتِيْ مَثَلُ المطر لايُدْرى أَوَّلْهُ خَيْرُ أَمْ أَخِرُهُ. ترجمہ:-میری امت کی کہاوت ایسی ہے جیسی مینہ کہ نہیں کہ سکتے کہ اس کا اگلا بہتر ہے یا پچچلا۔ في محقق شرح مي لکھتے ہيں: «كنابيراست ازبودن بهمه امت خير چپال كه مطر بهمه نافع ست-" (مطلب بیہ ہے کہ اگلی، پچھلی ساری امت خیر ونافع ہے جیسے شروع اور آخر کی ساری بارش خیر ادر نافع (じ---امامسلم اپنی صحیح میں حضور شاہ انٹر سے رادی ہیں: "لاتزال طائفةً مِّن أمَّتِي قَائمةً باَمر الله، لَا يَضُرُّهُم مَنْ خَذَلَهُمْ أَوْ خَالَفَهُم حتى ياتى أمرُ اللهِ وَهُمْ ظَاهِرُوْنَ عَلَى النَّاسِ. ترجمہ:- میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ خدا کے حکم پر قائم رہے گا انھیں نقصان نہ پہنچائے گا جوانھیں چوڑے گایاان کاخلاف کرے گایہاں تک کہ خدا کا دعدہ آئے گااس حال میں کہ وہ لوگوں پر غالب ہوں (فتادى رضوبيه، ص: ٨٢، ج: ١٢، رساليه اقامة القيامة، رضااكيد مى)



جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) كلمات طيبات بن حضور حافظ ملت، عزيز ملت حضرت مولاناشاه عبد الحفيظ صاحب قبله دام خلله العالى سر پرست مجلس شرعی، وسربراه اعلیٰ جامعہ اشرفیہ، مبارک یور باسمة سبحانة و تعالى نحمدة و نصلي ونسلم على رسوله الكر يم خلوص وللہت کے ساتھ کوئی بھی عمل کبھی رائیگاں نہیں جاتا، اس کے اثرات بہت مضبوط اور دور رس ہوتے ہیں۔ بجمہ ہ تعالیٰ مجلس شرعی مبارک پورضلع عظم گڑھ کا قیام اللہ عز وجل کی رضاو خوشنودی کے لیے ہوا۔مجلس شرعی کے ارکان اور اعوان وانصار کی مخلصانہ جدوجہد سے حسب حاجات علمی مجانس اور فقہی سیمینار منعقد ہوتے رہے ، ملک و بیرون ملک کے فقہی ذوق رکھنے والے علماے اہل سنت و مفتنیان کرام جدید اور پیچیدہ مسائل پر اپنی تحقیقات قلم بند فرماتے رہے اور پوری دیانت و فقاہت کے ساتھ بحث و مباحثہ میں حصہ لیتے رہے ، رب کریم کابے پایاں احسان رہاکہ اس نے رسول کریم علیہ التحية دالتسليم کے صدقہ دطفیل ہمارے مفتیان کرام اور علماے ذوی الاحترام کو مسائل کی تہ تک رسائی عطافرمائی، پھر نتیجہ خیز ابحاث کے بعد فیصلے تیار ہوئے۔فالحمد لله علیٰ ذلك. نہایت مسرت وشادمانی ہے کہ آج مجلس شرعی علمانے کرام دمفتیان عظام کی رایوں کے ساتھ انھی فیصلوں کامجموعہ تین جلدوں میں کتابی شکل میں شائع کرنے جارہی ہے۔ جماعت فضیلت سال ادل ( ۴۰ - ۱۹/۱۹/۱۹/۱۹ - ۱۸ • ۲ء) کے بلند حوصلہ طلبہ تقریبًا دو ثلث مالی تعاون میں شریک ہیں ۔ میں مجلس شرعی کے ارکان اور جماعت فضیلت سال ادل کے ان طلبہ کو مبارک باد دیتا ہوں اور دعاگو ہوں ، مولی تعالیٰ علماے اہلِ سنت و مفتیان کرام کی عمر، اور علم وضل میں خوب خوب برکتیں عطا فرمائے اور قبل میں بھی پورے اخلاص کے ساتھ ملت کے مسائل حل کرنے میں انھیں توفیقات جلیلہ سے نوازے۔ آمین بجاه حبيبه سيد المرسلين صلى الله تعالىٰ عليه وسلم عبدالحفيظ فمي عنه سريرست مجلس شرعي وسربراه اعلى الجامعة الاشرفيه، مباركبور ۲۷ ذوالحه ۴۳۶ ۱۵/۸ ستمبر ۱۸+۲ء

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) خطبه استقباليه از: عزیز ملت حضرت علامه شاه **عبد الحفیظ** صاحب قبله دام ظله سرپرست مجلسِ شرعی د **سربراداعلیٰ** جامعه اشرفیه ، مبارکبور قابل صدافتخار مندوبين كرام وعلمات ذوى الاحترام ---- السلام عليكم ورحمة التَّدوبر كانته محترم حضرات! ملک کے مختلف گوشوں سے آئے ہوئے علماے کرام و مفتیان عظام اس وقت ہمارے روبر وہیں، جن کے نوارانی چہروں کی زیارت سے ہم پرایک کیف کاعالم طاری ہے۔ایسے مسرت انگیز مواقع بھی کبھی میسر آتے ہیں کہ اتنی کثیر تعداد میں علمی شخصیتیں جدید فقہی مسائل کے حل کے لیے کیجا جلوہ افروز ہوں۔ محترم حفرات اسب سے پہلے ہم میم قلب ہے آپ تمام حفرات کا شکر بیداداکرتے ہیں کہ آپ جیسے مصروف تزین حضرات نے اپنافیمتی وقت نکالااور سفر کی صعوبتوں کو جھیلتے ہوئے وقت موعود پر یہاں تشریف لائے۔ میز بانی کے فرائض ک انجام دہی میں ہمیں اپنی کو تاہیوں کا اعتراف ہے۔ تاہم وسعت بھر کوشش کریں گے کہ دوران قیام آپ کو کوئی تکلیف نہ پہنچ۔ سیمیناروں کے دوران اگر کوئی بات دل شکنی کی باعث ہوتواپے قیمتی مشوروں سے نوازیں تاکہ بروفت یا آئدہ اس کی اصلاح کی جاسکے۔ محترم حضرات امجلس شرعی مبارک بور کی جانب سے جو سوال نامہ آپ کی خدمت میں ار سال کیا گیاتھا دہ حسب ذیل تين موضوعات يرشتمل تها: (۱) طبیب کے لیے اسلام اور عدالت کی شرط۔ (۲) مساجد میں مدارس کا قیام۔ (۳) نیٹ درک مارکیٹنگ کی شرعی یہ تنیوں سوالات عہد حاضر میں بڑی اہمیت کے حامل ہیں جو بر سوں سے ہمارے دارالافتاؤں میں زیر غور بتھے،ان میں آخری مسئلہ عصر جدید کی پیدادار ہے، جب کہ دد مسائل کی اہمیت کچھ اس طرح ہے کہ ایک طرف ہمارے قدیم فقہاے حنفیہ کا نقطہ نظر ہے ادر ددسری طرف بدلتے حالات کے شدید تقاضے ہیں۔ان حالات نے موجودہ دارالافتاؤں کوایسے دوراہے پر کھڑاکر دیاہے کہ نہ وہ اسلاف کے طے شدہ فیصلوں سے انحراف کر سکتے ہیں اور نہ موجو دہ حالات کے شدید

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) 11

تقاضوں کوسلس نظر انداز کر سکتے ہیں۔ ضرورت تھی کہ اہل علم اور اہل افتاسر جوڑ کر ہیٹے ساور ان مسائل کا ایساحل نکالیس کہ فقہ حنفی کے اصول بھی متاثر نہ ہوں اور جدید تقاضوں کی رعایت بھی ہو سکے ۔ جیسا کہ اسی ڈگر پر ماضِی میں ہمارے فقہن سیمیناروں میں فیصلے ہوتے رہے ۔ بداللہ علی الجماعۃ ۔ اللہ تعالی کی مد د شامل حال ہوگی اور ہمارے علماد فقہنا اجماعی بصیر توں کے اجالے میں کسی اہم منتیج بک ضرور پہنچیں گے ۔ ان شاءاللہ تعالی کہ

صد قابل قدر علا ے کرام المجلس شرعی مبارک پور کی تشکیل کے دو بنیادہ نشانے تھے: (۱) جدید فقہی مسائل کا حل تلاش کرنا (۲) علامے کرام کی فقہی تربیت ۔ قریب سولہ سال کی تاریخ آپ کے سامنے ہے ۔ مجلس شرعی اپنے دونوں اہداف میں بڑی حد تک کا میاب ہے ، اگر ہمارے بزرگ اور نوجوان علامے کرام نے اس رخ پر پیم محنت اور مسلسل جدود جہد نہ ک ہوتی تو شاید آج ہماری پیشانی پر یو فخرید کیریں نہیں ابھر تیں ، مگر اس کے ساتھ یہ بھی ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ ہمار کارواں ابھی اپنی منزل تک نہیں پہنچا۔ ابھی منزل تک پینچنے کے لیے ہمارے علیاہ منتیں کرام کو مزید محنت د مطالعہ ک مغرورت ہے ۔ لگتا ہے ، مارے بخرید کیریں نہیں ابھر تیں ، مگر اس کے ساتھ یہ بھی ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ ہمار کارواں ابھی اپنی منزل تک نہیں پر نچا۔ ابھی منزل تک پینچنے کے لیے ہمارے علیاہ مفتیان کرام کو مزید محنت د مطالعہ ک مغرورت ہے ۔ لگتا ہے ، مارے بخص علمانے یہ بچھ لیا ہے کہ ہم نے اپنی منزل پالی ہے اور اس کا مندیں کی فکر و تحقیق میں کچھ سر سری پن در آیا ہے ، جیسا کہ اس ار کے لیف مقالات سے اندازہ ہوا۔ خاص طور پر ہمارے نوجوان علما کو اس داد میں بے پناہ تلا ش و تحقیق کا سفر جاری رکھنا ہو گا۔ بعضلہ تعالی ہمارے علیا اصلا حیت ہیں اگرہ وہ سے میں کہ و میں بڑھادیں توگر اس قدر مقالات ہیں شرکت فرما ہو گا۔ بعضلہ تعالی ہمارے علیا اصلا حیت ہیں اگر وہ سیمینار سے سیک کا یہ میں محفرات خالی الذ ، من سیمینار میں شرکت فرماتے ہیں جب کہ مہینوں پہلے انھیں سولا ات ار سال کر دیے جاتے ہیں۔ خیر ہم

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

ہمیں مفلوج کر کے رکھ دیا ہے ، بلکہ دین ددانش کے انتہائی اہم مسائل ہر لمحہ آواز دے رہے ہیں اور ہم باہم دست وگریباں ہیں دیگر فرقے بڑے بڑے اجتماعات کر کے جماعت اہل سنت میں نقب لگار ہے ہیں اور فکر وقلم کی طاقت سے جدید تعلیم یافتہ طبقوں کو شب وردز متا ترکرر ہے ہیں اور ہم خواب خرگو ش میں مگن ہیں ، کیا یہ زمینی حقیقت نہیں کہ ہم بڑھ نے ک بجامع سن رہے ہیں ، کیاہم علما سے کرام اس کے ذمہ دار نہیں ہیں ؟ ہم دعوت و تبلیخ کے میدان میں حکمت و مون طت کے نقاضو کو کہاں تک پواراکرر ہے ہیں، اس سلسلے میں تنظیم ابنا سے اشرفیہ ، مبارک پور نے '' محفل درس' کے نام سے اپ سفر کا آغاز کیا ہے ۔ اگر داعیان اسلام کی حیثیت سے آپ بھی اس طرف قد م بڑھا کیں تو امت مسلمہ میں ایک سائل ہوں کے ا

محترم حضرات اایک بار پھر آپ کے سامنے اپنے در دوکرب کا احساس دلاتا ہوں کہ اہل سنت کو مزید اختلاف وانتشار ے بچایاجائے اور کسی بھی مسلہ میں فتوی کی زبان کا آخری فیصلہ نافذ کرنے سے پہلے افہام وتفہیم کی راہ اختیار کی جائے۔ اگر پانی سر سے گزر جائے اور افہام دیفہیم کی ہر کوشش ناکام ہوجائے توجو چاہیں قلم سے صادر فرمائیں۔ مگریہاں توعالم ہیہ ہے کہ کیساں معاملات میں بھی قلم کے دومشم کے روپے نظر آتے ہیں اور کمزور گردنوں پر حکم کی گرفت آخی شک کر دی جاتی ہے کہ ان کی صفائی بھی نہیں سی جاتی ۔ اس کا نتیجہ ہے کہ بعض کام کے لوگ ہماری جماعت سے ہی منحرف ہو گئے اور جو ہماری حمایت میں زبان وقلم کا استعال کرتے تھے یا توانھوں نے کام کارخ بدل دیا یا سینہ سپر ہوکر ہمارے خلاف میدان میں آکر کھڑے ہو گئے ۔ یہاں بیہ ہر گز تصور نہ کیا جائے کہ میں مجرمین کی و کالت کر رہا ہوں بلکہ میر امد عاب نگارش سے سے کہ ہماری روش نے مجرمین کواصلاغ قبول کرنے کے بجامے بغادت اور کنارہ شی کی راہ پر ڈال دیا ہے۔ ہمارے ذمہ دار علماد مفتیان کرام کواپنی روش پر نظر ثانی کرناچاہیے ، اسی میں ہمارے دارین کی بھلائی ہے اور جماعت کی فلاح و ہمبود بھی۔ اللہ تعالی نے علم دین کے حوالے سے ہمیں جوعظیم منصب عطافرمایا ہے اس میں گفس کا دخل ظاہر ہے۔ ہمیں بھی ایک دن اپنے پر در دگار کے سامنے اپنی ذمہ داریوں کے تعلق سے جواب دہ ہوناہے ۔ اللہ تعالی ہمارے فکر دفلم کوجذبہ اخلاص عطافرمائے ۔ آملین۔ محترم حضرات ! اب میں آپ کی توجہ ایک اور انتہائی حساس مسلہ کی جانب میذول کر اناحا ہتا ہوں ۔ آزادی کے بعد ے گاہے بگاہے کیساں سول کوڈ کامسئلہ اٹھایاجار ہاہے۔جب شاہ بانوے کیس کامسئلہ اٹھاتھا تو پوراملک سرایا احتجاج بن گیا تھاادر بیے یقین ہوچلا تھاکہ اب مسلم پرسنل لامیں مد اخلت کا سلسلہ بند ہوجائے ، مگر اس کے برخلاف ع: مرض بڑھتا گیا جوں جوں دواکی ۔

اب اگرچہ کیساں سول کوڈ کے نفاذ کا مسئلہ توسا منے نہیں ہے ، مگر عملادہ سب کچھ ہور ہاہے جو کیسا سول کوڈ کے نفاذ ک بعد ہونا تھا۔ ملک کی مختلف عد التوں نے در جنوں ایسے فیصلے صادر کیے ہیں جو شریعت مخالف ہیں۔ جب کوئی شریعت مخالف فیصلہ سامنے آتا ہے تودو چار اخبارات میں تردیدی بیانات جاری ہو جاتے ہیں اور مسئلہ جوں کا توں اپنی جگہ باقی ر ہتا ہے اگر شریعت مخالف عدالتی فیصلوں کی تفصیل پیش کی جائے تو کافی دقت در کار ہو گا۔ اس قسم کے جو فیصلے سامنے آئے ہیں ان سے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 17 آپ حضرات اچھی طرح واقف ہیں۔ اس وقت ہمارے سامنے ذمہ دار علماے کرام تشریف فرماہیں ، ہمیں بیہ بنانے کی ضر درت نہیں کہ بیہ کتنا ہم اادر حساس مسئلہ ہے۔اگر اس رخ پر اجتماعی طور پر توجہ نہیں کی گئی توپانی سر سے ادنچا ہو جائے 😸 ادر پھرایک دن آئے گاکہ ہمارے دارالافتااور دارالقصاب انڑہوکررہ جائیں گے ۔ بیرایک بڑا،ی نازک ادر حساس مسئلہ ہے 🚽 جس پربروقت فکروعمل کی شدید ضرورت ہے۔ ہمارے ذمہ دار علما اور مشائخ اجتماعی طور پر اس طرف پیش قدمی کریں توا 🔂 کاحل ضرور نکلے گا۔سب کچھ لٹنے کے بعد اگرہم بیدار ہوئے توکف افسوس ملنے کے سوا ہمارے ہاتھ کچھ نہیں آئے گا۔ اس در دناک مسئلہ کاحل کیاہے، اس سلسلے میں آپ کوسر جوڑ کر بیٹھنا ہوگا۔ یہ مسئلہ بجاے خود ایک مسلسل تحریک ادر بھریور جد جہد کا متقاضی ہے۔ اللہ تعالی ہمارے علماد مشائح کو مزید تدبر داستحکام عطافرمائے محترم حضرات ابہم اپنی گفت گوختم کرتے ہوئے ایک بار پھر آپ کے شکر گزار ہیں کہ آپ نے اپناقیمتی وقت نکال کچ ا پنی آمد سے سیمینار کوزینت بخش ۔ اللہ تعالی ہم سب کواپنے دین کا سچاخاد م بنائے اور مسائل کے حل میں فکر صائب کی دولت سے سرفراز فرمائے۔اگران چند جملوں میں کوئی بات ناگوار خاطر ہو تو درگزر فرمائیں۔ ہم نے جو کچھ عرض کیا۔ ے جذبہ ً اخلاص بی کے ساتھ عرض کیا ہے۔و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمین

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ٢٣ اظهار حقيقت اورشكرابل عزيمت صدر العلماحضرت علامه محداحد مصباحي دام ظله صدرمجلس شرعى وصدر المدرسين الجامعة الاشرفيه مبارك يور (به موقع بار هوال فقهی سیمینار) بسم الله الرحمٰن الرحيم \* حامدًا ومصليًا ومسلمًا سیمینار کاانعقاد اور اس کی کامیابی میں متعدّد مراحل ہوتے ہیں اور ہر ہر مرحلے میں مختلف حضرات کی سرگرمی اور دلچیسی کار فرماہوتی ہے۔ ناظرین کی آگاہی کے لیے یہاں اجمالاً ان مراحل اور ان سے متعلق حضرات کا تذکرہ مقصود ہے، تاکیہ اہل نظر سب کی خدمات سے آگاہ ہوکران کے لیے دعامے خیر کریں اور اخیس اپنی قدر دانی اور ہمت افزائی سے نوازیں۔ یجلسِ شرعی اینے تمام معاونین اور کارکنان کا شکر بیہ اداکرتی ہے اور دارین میں ان کی سعادت و فیروز مندی کے لیے دعائقی کرتی ہے۔رب کریم سب کوان کی امید و آرز دسے زیادہ ادر افضل واعلیٰ جزاؤں سے نوازے۔ (۱)- سیمینار کی پہلی کلید تو جامعہ اشرفیہ کے سربراہ اعلیٰ دام خلیہ اور ارکان انتظامیہ ہیں، جنھوں نے پیچیدہ مسائل میں قوم کی دینی و شرعی رہنمائی کی ضرورت کا احساس کیااور اس کے لیے ''مجلس شرعی'' قائم کر کے اس کے مصارف کے انتظام کی ذمہ داری قبول کی ۔ (۲) - دوسرامرحلہ مجلس شرعی کے ارکان سے شروع ہوتا ہے جوحل طلب مسائل پر غور کرکے ان کا انتخاب کرتے ہیں اور چند مسائل بطور عنوان مقرر کرکے ان پر مذاکرات منعقد کرنے کا فیصلہ کرتے ہیں اور اگلے مراحل کو کا میابی سے ہم کنار کرنے کے لیے اپنی نشستوں میں ذمہ داریاں تقسیم کرتے اور کاموں کا جائزہ لیتے رہتے ہیں۔ (٣)- تیسرامرحلہ سوالات کی ترتیب کا ہوتا ہے۔ ناظرین جانتے ہیں کہ یہ سوالات دارالافتامیں آنے دالے سوالات کی ا طرح نہیں ہوتے جن میں عموماً سائلین ٹوٹے پھوٹے لفظوں میں کچھ بھی پوچھ ڈالتے ہیں، بعض توبیہ بھی غور نہیں کر پاتے کہ مفتی ان جملوں سے میرامد عاادر دافتے کی صحیح صورت بھی سمجھ پائے گایانہیں ؟بس کچھ سوالیہ جملے لکھ کر بھیج دینا کافی سجھتے ہیں ، بعض لمبے چوڑے قصے لکھ ڈالتے ہیں اور جو خاص محل سوال اور مقام سوال اور مقام نظر ہوتا ہے دہمبہم بلکہ تاریک رہ جاتا ہے۔ سمجلس شرعی کے سوالات میں مسّلہ کی د شواری اور صحیح نوعیت کی تعیین کے ساتھ جواب کی صورتیں بھی ظاہر کی جاتی ہیں۔ کبھی فقہی جزئیات بھی کثرت سے درج کر دیے جاتے ہیں۔ کم از کم فقہی کتابوں اور ان کے ابواب و فصول کی نشاند ہی تو

ضرور کر دی جاتی ہے، یہی عبارات وار شادات بیش تر مقالات کے لیے ماخذاور رہنما بنتے ہیں۔ اس لیے سوالات کی ترتیب

ww.waseemziyai.cor

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

فقہی دقت ِنظر اور وسعت ِ مطالعہ کی طلب گار ہوتی ہے ،جس سے عہدہ بر آ ہوناسب کے لیے آسان نہیں ۔

(م) – چوتھا مرحلہ سوالات کی کتابت <sup>تھ</sup>یجے، مندوبین کے یہاں قابل اعتماد ذریعہ سے ترسیل، پھر مندوبین سے برابر رابطے اور نقاضے اور ان سب کار کارڈر کھنے کا ہوتا ہے، جوتھوڑا ساعلمی اور زیادہ انتظامی اور دفتری نوعیت کا کام ہے مگربڑی ذمہ داری کا ہے۔ ذراسی غفلت اور بے توجہی ہوگئی توبہت سی شکایات کا دروازہ کھل جاتا ہے۔ رب تعالی مجلس کے دفتری امور کے ذمہ داروں کوبھی سلامت روی پر استفامت بخشے اور آسیب روزگار سے محفوظ راحے۔

(۵) - پانچواں اور بڑااہم یا ایک طرح سے ، سب سے اہم مرحلہ نتیجہ خیز جوابات کا ہوتا ہے۔ مسائل اور جزئیات پر نظر کرنا، صورت مسئلہ سے انطباق پر غور کرنا، صحیح انداز سے استخراج کرنا، مناسب اور منہم انداز سے آدابِ زبان و بیان ک یوری رعایت کے ساتھ قید تحریر میں لانا اور ان سب کے لیے اپنی مصر وفیات کے بیش قیمت او قات سے خاطر خواہ وقت نکالنا ایک مندوب کے لیے بڑی سخت آزمائش کا مرحلہ ہوتا ہے ، جس میں کا میابی چند ہی خوش نصیبوں کو حاصل ہوتی ہے۔ اور ان کے سہارے مسائل امت کی شتی ساحل مراد سے ہم کنار ہوتی ہے۔ رب کریم انھیں مزید ہمت و توانائی، قوت قُلر و فہم، صلاحیت ِ افہام وتفہیم ، رسوخِ علم اور شباتِ مواز ہے اور ان کے اور ان کے اور ان کے ایک میں مزید ہمت و توانائی ، قوت قُلر و

اد قات مقررہ کے مطابق ضیافت کا اہتمام، کوئی د شواری یا نکلیف ہوتواس کا ازالہ ، بیہ ایک کمباادر شکل کام ہے۔ جلسوں میں دس پانچ معزز علما چند گھنٹے کے لیے آتے ہیں تواداروں کا پوراعملہ سرگرم عمل ہوجاتا ہے ، پھر بھی شکایت رہ جاتی ہے۔ جہاں (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

کم وبیش ایک سوانتخاب روزگار معززین بیک وقت جمع ہوجائیں اور کسل تین دن تک ان کوسی بھی ذہنی و برنی الم سے بیچانے اور حسب منشاسہولت فراہم کرنے کی ذمہ داری ہودہاں انتظام کی چیتی اور عمد گی کتنی د شوار ہوگی اور کتنے افراد کی انتصک محنت اور جدوجہد کی ضرورت ہوگی، تجربہ کاروں کے لیے محتاج بیان نہیں مگر آپ کو یہ جان کر حیرت ہوگی کہ یہ سارے کام ہمارے ناظر دارالا قامہ د ناظم طبخ ماسٹر فیاض احمد عزیزی اپنے چند اسٹاف اور در جۂ تحقیق میں زیرتی ہوگی د سارے کام ساتھ حیسن و خوبی پوری پابندی او قات کے ساتھ انجام د سے ہیں۔ اور اس انہاں کی در خان کر حیرت ہوگی کہ اس میں کی س ساتھ حیسن و خوبی پوری پابندی او قات کے ساتھ انجام د سے ہیں۔ اور اس انہاک د بے نیازی سے کہ نہ صلے کی پروا، نہ ساتھ حیسن و خوبی پوری پابندی او قات کے ساتھ انجام د یہ ہیں۔ دور اس انہاک د بے نیازی سے کہ نہ صلے کی پروا، نہ

قارئین کو بیرجان کرسرت ہوگی اور حیرت بھی کہ بیہ کوئی بہت قد آور کیم شخیم ، عمر دراز اور عوام میں مشہور و <sup>مع</sup>روف افراد نہیں بلکہ ان میں نصف یا زیادہ چالیس سال سے بھی پنچ ہیں اور کسی خاص ادارے کے گم نام گوشے میں دینی وعلمی خدمت میں مشغول لیکن مسائل امت کی گرہ کشائی بے نیاز مولا کی توفیق جمیل نے انہی کے ناخن تذہیر سے وابستہ کردی ہے اور وہ جس حال میں بھی ہیں رب کریم کے بے پایاں کرم کے معترف اور شکر گزار ہیں۔ کنہ اللہ امثال ہے ،

ب ، دروده صاحان بین صابی دب ریا ہے جو تفصیلی کچھ اجمالی رپورٹ تیار کرنے اور شائع کرنے کا ہوتا ہے جسے ناظم مجلس شرعی (•۱) - دسواں مرحلہ سیمینار کی کچھ تفصیلی کچھ اجمالی رپورٹ تیار کرنے اور شائع کرنے کا ہوتا ہے جسے ناظم مجلس شرعی مفتی محمد نظام الدین رضوی، مدیر اعلیٰ ماہ نامہ اشرفیہ مولانا مبارک سین مصباحی رکن مجلس شرعی اور مولانا عرفان عالم مصباحی وغیر ہم سر کرتے ہیں۔ دو سال سے چو تھا اور حچھنا مرحلہ کل کا کل یا اکثر و بیش تر مولانا عرفان عالم مصباحی کی محنت شاقہ کا ر بین منت ہے ۔ در جہ تحقیق کے طلبہ اور بعض دیگر اساتذہ بھی حسب ہمت بہت سے کاموں میں معاون و مدد گار ہوتے ہیں۔ رب کریم سب کو جزامے خیر سے نوازے ۔ مرتبین سوالات اور محفیف نگاروں کے اساسوال ناموں اور خلاصة مقالات کے ساتھ ملاحظہ فرمائیں۔

ا خوش کی بات یہ ہے کمجلسِ شرعی کی کاد شوں کی اہمیت محسوس کی جار ہی ہے اور اس راہ میں مالی تعادن کا شار بھی کہ کار خیر کے تحت آگیا ہے ، در نہ اس سے پہلے کار خیر کے لیے عوام کی سوچ مسجد ، مدرسہ اور جلسہ و جلوس سے آگے یا دائیں

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) 😑

بائیں کہیں نہ جاتی تھی۔ اگرچہ ایسے ذی فنہم اور بالغ نظر معاونین کی تعداد انگلیوں پر آسانی سے گنی جاسکتی ہے ، پھر بھی رب کریم کابے پایاں کرم ہے کہ اپنے کچھ بندوں کے سینے اس طرح کے گم نام خالص دینی وعلمی کام کرنے والے افراد کے لیے کھول دیے اور دین وملت کے بہت سے اہم کام انجام پذیر ہونے لگے۔

۲4

(الف)- دسویں مقتمی سیمینار کے مندوبین کے لیے محکس برکات جامعہ اشرفیہ مبارک پور کی شائع کردہ تقریبًا چالیس کتب کا ایک ایک سیٹ (جس میں فقہ کی قدوری، شرح و قابیہ، ہدا ہید و غیرہ حدیث کی موّطا، مشکوۃ شریف، ترمذی شریف، وغیرہ اور دیگر کئی فنون کی اہم کتابیں شامل ہیں) حضرت امین ملت ڈاکٹر سید شاہ محد امین برکاتی صاحب سجادہ مار ہرہ طہرہ کی عنایت سے ایک باہمت اور قدر شناس معاون نے تمام شرکا و مندوبین کی خد مت میں پیش کیا اور تیر ہویں قتم ہیں تعلیم کی نظر و کی نو جلدوں، بدائع الصنائع کی سات جلدوں / تبیین الحقائق شرر کنز الد قائق کی سات جلدوں کا سیٹ پیش کیا ور تیں موقع

(ب) - گیار ہویں فقہی سیمینار ، منعقدہ ممبئ کے تمام مصارف مولانا شاکر علی نوری کی سرکردگی میں سنی دعوت اسلامی نے بر داشت کیے اور تیر ہویں سیمینار منعقدہ مبارک پور میں بھی ایک ایک عمدہ وقیمتی بیگ کا تحفہ ہر مندوب کے لیے مبئ بھیج دیا۔ جامعہ انثر فیہ کے دور افتادہ قدیم فاضل بڑے مخلص وہم در داور دینی وعلمی کا مول کے لیے پر جوش عالم مولانا محمد اقبال مصباحی گجراتی نے بھی اپنے جزدی تعادن سے نوازا۔ فارینا کم پیوٹرس مبارک پور کے مالک اعجاز بھائی نے مندوب کے لیے مبئی سے کرنے کی سعادت حاصل کی ۔

(ج) - تیر ہویں فقہی سیمینار کے دیگر مصارف کی ادائیگی کے لیے جمعیت اہل سنت ، کرلام مین نے دست تعاون بڑھایا اور جناب فیضان احمد ابن جناب عبد العلی عزیزی ، جناب جاوید بھائی ، جناب شاہد بھائی اور مولانا حافظ شرافت حسین صاحبان نے مبارک پور آکر خود سیمینار کے انتظامات اور مجالس مذاکرہ کا مشاہدہ بھی کیا۔ رب کریم تمام معاد نین کواپن ب پایاں رحمتوں برکتوں اور بے کراں فضل واحسان سے نوازے ، مجلس شرعی سب کا شکر بیداداکرتی ہے اور صرف معاونین کواپن ب ہی نہیں بلکہ جامعہ اشر فیہ اور دینی اداروں کے تمام اخلاص پیشہ و باہمت معاد نین کے لیے دعاکو ہے کہ اور سرف معاد جان ومال ، عزت و آبرو، ایمان و عمل کی حفاظت و صیانت فرما کے متام آفات و مصائب سے بچا کے اور دارین کی سعادت و عرف و میں بلکہ جامعہ اشر فیہ اور دینی اداروں کے تمام اخلاص پیشہ و باہمت معاد نین کے لیے دعاکو ہے کہ رب کر یم ان و علیٰ الہ و صحبہ افضل الصلاۃ و اکر م التسلیم .

ፚፚፚፚ

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) لقريم ناظم مجلس شرعى مفتى محمد نظام الدين رضوى صدر المدرسين وصدرشعبه أفتا، جامعه اشرفيه، مبارك يور بسم الله الرحمن الرحيم حامداو مصليا ومسلما **6**1**¢** کتاب کے تین بنیادی اجزا کا تعارف پیش نظر کتاب " جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے " تین بنیادی اجزا پر شتمل ہے: (١)-سوال نام (٢)- خلاصے (٣)-فصل بیتنوں کام بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔ آغاز کارے اب تک بیشتر **سوال نامے** اس بند ہُ بے ماہد نے مرتب کیے ہیں اس لیے اسے اچھی طرح معلوم ہے کہ سوالات مرتب کرنے میں کس قدر مشقت اٹھانی پڑتی ہے۔ خاص کر جب سوال کاتعلق علم کیمیا، طب ، سائنس ، کامرس اور جدید اکتشافات و مصنوعات وغیرہ سے ہو تومشکلات اور بڑھ جاتی ہیں۔ اس مضمون کے ماہرین سے رابطہ کرنااور علم شرعی کی تنقیح وتحقیق کے لیے جتنے امور ضروری ہیں ان سب کے بارے میں معلومات حاصل کرنا، اس بات پر نظر رکھنا کہ کوئی ضروری گوشہ نشد نہ رہ جائے ، پھر اس موضوع پر کتب حدیث وفقہ کا مطالعہ کر کے گوہر مقصود تک رسائی کی کوشش کرنا بیرسارے کام د شوار ہیں۔ کتنے مسائل ہیں جن کے تعلق سے مجھے بتایا گیا کہ فلاں صاحب اس موضوع کے اکسپرٹ (ماہر) ہیں ، مگر جب ان سے گفتگو شروع ہوئی توسواے ناکامی کے کچھ ہاتھ نہ آیا، کس

| (19 | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) |
|-----|------------------------------------------------|
|     |                                                |

اکسپرٹ تک رسائی بھی آسان کام نہیں، پھر زبانوں کے اختلافات کا مسلہ بھی حائل رہتا ہے اگر سوال نامہ تمام ضروری گوشوں کو حادی نہ ہو، یاکم از کم واضح نہ ہوتواس کو پیش نظر رکھ کر مقالہ نولیں، پھر حکم شرعی کی تحقیق کے لیے کوشش تقریبًا عبث کام ہے۔

ایک بار "ڈی این اے شن" کا مسلم موضوع بحث بنا توسوال مرتب کرنے کی ذمہ داری ایک ایسے بیدار مغزادر شرعیات پر نظر رکھنے دوالے عالم دین کو تفویض ہوئی جو کمپیوٹر کے ماہر ادر انگریزی زبان سے داقف ادر با خبر ہیں۔ انھوں نے کافی جنتجوادر جدد جہد کے بعد ایک مبسوط سوال نامہ مرتب کیا، مگر دہ عام فہم ادر داضح نہ تھا؛ جس کے باعث "ڈی این اے شن" کی حقیقت کو بعضا بہت د شوار ہو گیا۔ پھر مقالہ کیا لکھا جاتا۔ مجھے تو قلم ما تھانے کی ہمت ہی نہ ہو سکی اور جب موضوع کے مقالات کا خلاصہ سنا توافسوس ہواکہ مواد ناکانی تھے ادراس موضوع پر سیمینار کی بحش چلانا مشکل تھا، سیمینار میں بس ایک ہفتے کا وقت باتی رہ گیا تھا کہ بھر دیچ (تجرات)، پھر ناسک (مہار اشٹر) کے سفر پر روانہ ہوا۔ بھر دیچ میں محینا میں بس ایک ہفتے کا دوت باتی رہ گیا تھا کہ بھر دیچ (تجرات)، پھر ناسک (مہار اشٹر) کے سفر پر روانہ ہوا۔ بھر دری تع میں بس ایک ہفتے کا دوت باتی رہ گیا تھا کہ بھر دیچ (تجرات)، پھر ناسک (مہار اشٹر) کے سفر پر روانہ ہوا۔ بھر دری محکل تھا، سیمینار میں بس ایک ہفتے کا دوت باتی رہ گیا تھا کہ بھر دیچ (تجرات)، پھر ناسک (مہار اشٹر) کے سفر پر روانہ ہوا۔ بھر دری محک میں بس ایک ہفتے کا دوت باتی رہ گیا تھا کہ بھر دیچ (تجرات)، پھر ناسک (مہار اشٹر) کے سفر پر روانہ ہوا۔ بھر دری محک میں بی ایک ہفتے کا دوت باتی رہ کی مناسب معلومات رکھنے دوا نے دوا در دار گئے ، انھوں نے میرے تمام ضروری سوالوں ک تشخی بخش جوابات دیے۔ ناسک آیا تو بیاں خاص اس شعبہ کے دوا فراد مل گئے ، انھوں نے میرے تمام ضروری سوالوں ک سایک تو نوانوں نے سب کی تصدیق کی ادر مزید بچھ اضافی باتیں بھی لکھوا ہیں ۔ پھر میں نے دہلے اپنی معلومات پڑھا کر

یہ عجیب اتفاق ہے کہ اسی سیمینار میں " بینکوں کی ملاز مت "کا مسئلہ بھی زیرِ بحث تھا۔ سوال نامہ میں نے فقہی عبارات و تشریحات کی روشنی میں مرتب کرکے جاری کر دیالیکن دل میں پیخلجان برابرر ہاکہ بینکوں کے ملاز مین کتنی طرح ک ہوتے ہیں اور ہر ایک کے فرائض کیا ہیں اس کے بارے میں معلومات نہیں حاصل ہو سکی تھیں اور اس کے بغیر بینکوں کی ملاز مت کے فصیلی احکام نہیں بتائے جاسکتے تھے۔

لیکن الحمد للہ اسی سفر میں شہر ناسک میں ہی سیہ مسئلہ بھی حل ہو گیا، وہاں مجھے بینکوں کے ایک ریٹائر ڈینیجر مل گئے جو مخلص اور علما سے عقیدت رکھنے والے تھے ۔ انھوں نے مجھے تمام مطلوبہ تفصیلات سے آگاہ کیا۔ میں نے وہیں سیہ تمام تفصیلات رقم کرکے اس کاحکم شرعی بھی تحریر کیا۔ اس موضوع پر بحث کے دوران جب سیہ مقالہ پڑھا گیا توسب کے چہرے کھل اٹھے اور اسی کو فیصلے کا درجہ دبے دیا گیا۔

یہ دونوں داقعات انیسویں مقہمی سیمینار کے ہیں جو دارالعلوم امجد سہ بھیونڈی میں منعقد ہواتھا۔ یہاں مقصود کچھ اور نہیں ہے صرف اس حقیقت کااظہار ہے کہ سوال نامہ سارے گوشوں کو حادی نہ ہو، یاحادی ہو، مگرعام فہم نہ ہو تونہ تحقیقی ادر جامع مقالے لکھے جاسکتے ہیں، نہ باضابطہ سیمینار کی بحثیں چل سکتی ہیں، نہ فیصلے کی منزل تک پنچناآسان ہو سکتا ہے۔ کتنے سوال نامے ایسے ہیں جن کی ترتیب میں مجھے مبسوط مقالہ نویسی سے بھی زیادہ محنت کرنی پڑی ۔ اور مشکل

مسائل حل کرنے کی طرح فقہ کے اصول وفروغ کھنگالنے پڑے۔ جیسے ''مشتر کہ سرما بیہ پنی کا نظام کار اور اس میں شرکت ''

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

"الکل آمیز دواؤں کا ستعال"، "فقد انِ زوج کی مختلف صور توں کے احکام" وغیرہ۔ ہم اپنی اس گفتگو کی تائید میں ایک بہت بڑے فقید ، ماہر فنِ افتا کا ایک اقتباس یہاں نقل کرتے ہیں: "سوالات کی ترتیب و ترسیل کا مسلمہ بظاہر بہت آسان معلوم ہوتا ہے کیوں کہ شہور یہی ہے کہ سوال کرنا کچھ مشکل نہیں۔ ایک عامی کے لیے یہ بات توضیح ہے ، وہ بھی ایک عام بات کے لیے ، مگر جب اس کا تعلق حکم شرعی ہے ہواور ود بحث میں سرا کی جماعت میں پیش کیا جانے والا ہوتو سوال مرتب کرنے والے کی پیشانی پر پید یہ تچو شیخ لگتا ہے اس قسم کے ماہد کے لیے علما کی جماعت میں پیش کیا جانے والا ہوتو سوال مرتب کرنے والے کی پیشانی پر پید ہوئے گئتا ہے اس قسم ک مباحث کے لیے علما کی جماعت میں پیش کیا جانے والا ہوتو سوال مرتب کرنے والے کی پیشانی پر پید ہم ہوئے گئتا ہے اس قسم مباحث کے لیے علما کی جماعت میں پیش کیا جائے والا ہوتو سوال مرتب کرنے والے کی پیشانی پر پید ہوئے گئتا ہے اس قسم مباحث کے لیے معلما کی جماعت میں پیش کیا جائے والا ہوتو سوال مرتب کرنے والے کی پیشانی پر پید ہوئے گئتا ہے اس قسم مباحث کے لیے موضوع میں گئتی احمالات نظتے ہیں اس کا خاص لحاظ رکھا گیا کہ اس موضوع کے کسی گو شے کو تشد نہ چھوڑا

اس تفصیل کی روشی میں سوالات کی تر تیب کے وقت صرف غور وفکر بھی کانی نہیں تھا، بلکہ کانی مطالعہ اور ہزار وں صفحات کی ورق گردانی ضر وری تھی، اس سلسلے میں بھی ہمیں خوشی ہے کہ اس کام کو عزیز اسعد جناب مولا نامفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب نے بہت حسن دخونی کے ساتھ انجام دیا، ہر موضوع کے متعلق ان کے تر تیب دیے گئے سوالات کو پڑھیے توآپ خود دنگ رہ جائیں گے ۔ پھر ان سوالات کی تر تیب میں صرف کتب فقہ بھی کا مطالعہ کانی نہیں تھا، بلکہ دو سری جدید معلوماتی کتابوں کا بھی مطالعہ ضر دری تھا، مثلاً انگریزی دواؤں میں اسپر ہے ہوتی ہے، الکحل ہوتا ہے ۔ اسپر ن جدید معلوماتی کتابوں کا بھی مطالعہ ضر دری تھا، مثلاً انگریزی دواؤں میں اسپر ہے ہوتی ہے، الکحل ہوتا ہے۔ اسپر ن ، الکحل کی حقیقت کیا ہے ؟ بیمہ کے اصول وضوابط کیا ہیں ؟ شیئر بازار کس دستور کے مطابق رائج ہے؟ جب تک سے ساری تفصیلات کی حقیقت کیا ہے ؟ بیمہ کے اصول وضوابط کیا ہیں ؟ شیئر بازار کس دستور کے مطابق رائج ہے؟ جب تک سے ساری تفصیلات معلومات کی روشنی میں بحث کرنا پھر حکم لگانازیادہ مشکل نہیں رہا۔ " معلومات کی روشنی میں بحث کرنا پھر حکم لگانازیادہ مشکل نہیں رہا۔ " معلومات کی روشنی میں بحث کرنا پھر حکم لگانازیادہ مشکل نہیں رہا۔ " معلومات کی روشنی میں بحث کرنا پھر حکم لگانازیادہ مشکل نہیں رہا۔ " معلومات کی روشنی میں بحث کرنا چر حکم لگانازیادہ مشکل نہیں رہا۔ "

تقریبًا ای طرح کا تا نژفقیہ ملت حضرت مولا ناحافظ مفتی محمد جلال الدین قادری ت<sup>ریسی</sup> نے دیا تھا۔ وہ سوال نامہ پڑھنے کے بعد بے پناہ مسرور ہوئے اور فرمانے لگے بیہ سوال نامہ توعمد پخفیقی مقالہ ہے میں نے اسے جلد سازی کراکر محفوظ کرلیا ہے۔ بیہ ان بزرگوں کاکرم ہے جواس ذرۂ ناچیز کی اس قدر حوصلہ افزائی فرمائی۔ خدامے پاک اخیس اپنی رحمتوں سے خوب نوازے۔

**خلاصے:** خلاصہ نگاری کی تاریخ بہت پرانی ہے۔بڑے بڑے علمااور محققین نے اس کی افادیت کے پیش نظر بڑی بڑی کتابوں کے خلاصے مرتب کیے ہیں۔"صحیح مسلم" کی تلخیص امام ابوز کریانودی شافعی ڈینٹیلیٹی نے کی ہے جوالمنہان شرح صحیح سلم میں شامل ہے۔ادرامام احمد بن عمر قرطبی مالکی ڈینٹیلیٹیہ (۲۵۲ ہے) نے"صحیح مسلم" کی تلخیص کرکے اس کی شرح

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) )

مجمى للصى باس كانام" المُفْضِم لِمَا أُشْكِل من تلخيص كتاب مسلم" ب- امام محمد بن عبد الله بن تومرت (٢٩٣٥ه) نے " مخصر تحصلم" كنام - اور امام عبد العظيم بن عبد القوى منذرى (٢٥٢ه) في "الجامع المُعْلِم بمقاصدِ جامع مسلم" كنام - بهتر خلاصة تحريركيا ب- «هدايه" جيسى عظيم كتاب "كفاية المنتهى" كى تلخيص ب- "نصب الراية فى تخريج أحاديث الهداية" كا خلاصة شيخ الاسلام امام ابن جرعسقلانى ترسيس جس كانام" الدراية فى تخريج أحاديث الهداية" كا خلاصة شيخ الاسلام امام ابن جرعسقلانى ترسيس بيشركت حديث تخيص كي معلي من محمد الهداية تاب المال من مام ابن جرعسقلانى ترسيس مع كانام" الدراية فى تخريج أحاديث الهداية " ب اور الرتخيص كرم مفهوم مي كيمة توسع محام لياجات توالي بيشركت حديث تخيص كر زمر من شامل موجائين كى جن ميں صحاب ستد وغيره مي رادون كو حدف كر كے احاديث واليك ماص ترتيب پر جن كي كي كي مرف او پر كرايك رادون كو ليا كيا ہے، جيسى: " رياض الصالحين "، "مصابيح السنة " مسكاة المصابيح "،" الجامع الصغير لأحاديث البشير والنذير "اور جيسي: اخير دور مين "قانون شريعت " مودو حصول مين "بهار شهريعت" جين مخيم فتهى كان بل مالام مين ال مام اله من يو مين يو السيك

ہمارے اس مجموعہ میں بھی تنخیص نگاروں کی صف میں ایک عالم جلیل علامہ محمد احمد مصباحی دام خللہ العالی کا ناس نامی نظر آئے گا۔ آپ نے پہلے سیمینار کے سارے موضوعات کے مقالات کا شاندار تعارف و خلاصہ مرتب کرکے ماہ نامہ اشرفیہ میں شائع کرادیاتھا۔

خلاصے سے بیدفائدہ ہو تاہے کہ مختصر وقت میں کثیر مضامین پراطلاع ہوجاتی ہے اور اختصار کی وجہ سے وہ مضامین جلد ذ<sup>ب</sup>ہن نشین بھی ہوجاتے ہیں ۔ اسی مقصد کے پیشِ نظر مجلس شرعی نے مقالات کی تلخیص کا کام باضابطہ شروع کرایا ۔ ان تلخیصات میں بیہ اوصاف ہوتے ہیں:

- ہر موضوع کے سوالوں کے جواب میں عموماً مقالہ نگار اپنی فکر اور رائے کے اعتبار سے مختلف طبقات میں نقسیم ہوجاتے ہیں ان تمام طبقات کی تعیین کی جاتی ہے ،اور ہر طبقے کے علاکے نام بھی تحریر کیے جاتے ہیں۔
  - الجنس مرطبقہ کے دلائل بھی اختصار کے ساتھ جمع کردیے جاتے ہیں۔
- کسی کسی مقالے سے صاحب مقالہ کا موقف ذکر کرکے اصل عبارت بھی نقل کردیتے ہیں اور ملاقات کے وفت اس پر تبادلۂ خیال بھی ہوجاتا ہے۔
- کٹی مقالبہ نگار اپنے موقف پر قومی دلائل قائم کیے ہوئے ہوتے ہیں اور اسے خوبصورتی کے ساتھ بیان کرتے ہیں تو اس کی تحسین وستائش بھی کی جاتی ہے۔
  - یک کوئی قول یا اس کی دلیل ضعیف ہوتی ہے توبسااو قات کچھ طنز لطیف بھی ہوجا تاہے۔
- بی سیموماً ترتیب سیر ہوتی ہے کہ پہلے ضعیف پھر اس سے قوی، اس کے بعد اس سے زیادہ قوی اور آخر میں سب سے قوی قول د دلیل کو اس خوبصور تی سے پیش کیا جاتا ہے کہ بعد کی دلیل پہلے کی دلیل کا جواب بن جائے۔

ان اوصاف کی رعایت کے بعد خلاصہ اپنے موضوع کے تمام مقالات کے مضامین کومخضر انداز میں شامل ہو جاتا

٣1

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) \_\_\_\_\_\_

ہے۔ دو، ذھائی سویا ایک ڈیڑھ سوصفحات کا مطالعہ کرنے کے بجائے صرف چند صفحات کا مطالعہ کرکے تمام مقالہ نگاروں کی رائے اور ان کے دلائل پر اطلاع ہوجاتی ہے۔ راقم الحروف ایک زمانے سے صرف مقالات کے خلاصے سن کر سب کی رائے اور دلیل سے آگاہی حاصل کر تاہے اور سمجھتا ہے کہ اس نے خلاصہ کیا سنا، گویا تمام مقالات سن لیے۔ اللہ عزوجل کالاکھ لاکھ شکر ہے کہ اس نے ہمیں تلخیص نگاروں کی ایک اچھی ٹیم فراہم کردی ہے اور وہ چند دنوں میں درج

بالاتمام امور کی چھان بین کرکے جامع خلاصہ مرتب کردیتے ہیں۔ ماشاء اللہ ایتھ سمی ہیں مگر فوق کل ّ ذی علم علیم کا امتیاز سبر حال باقی رہتا ہے۔ جی توبیہ چاہتا ہے ہم اپنے تمام مقالہ نگاروں کا مختصر تذکرہ لکھیں اور ان کے کارناموں سے آپ کو روشاس کرائیں ، مگراب وقت میں گنجائش بالکل نہیں رہ گئی اس لیے سے کہ کر گفتگوختم کرتے ہیں کہ سارے خلاصہ نگارا۔ پنے وقت کے جیدعالم دفاضل ، مختلف علوم وفنون کے داقف یاماہر اور بالغ نظر مقالہ نگار وقلم کار ہیں۔ کسی میں سے وصف کچھ زیارہ ہے اور سی میں کچھ کم کسی کے تعارف کاسب سے اچھاذر بعد اس کا کام ہوتا ہے اس لیے ایم کر گفتگوختم کرتے ہیں کہ سارے خلاصہ نگارا۔ پنے وقت اور علم دفضل میں ان کے تعارف کاسب سے اچھاذر بعد اس کا کام ہوتا ہے اس لیے ایم کار ہیں۔ کسی میں سے دصف کچھ زیارہ ہے اور حدیف کی زیادہ سے زیادہ خدمات کے اور ان سب کا جھائر میں مقالہ نگار وقلم کار ہیں۔ کسی میں سے دوسف کچھ زیارہ ہے اور حدیف کی زیادہ سے زیادہ خدمات کے اور ان سب کا احراضی کا کام ہوتا ہے اس لیے اس آپ خود بغور ان کے کاموں کا جائزہ لیں

میں نے ان حضرات کی تلخیصات میں کچھ تصرف کیا ہے کیوں کہ کتابی شکل میں شائع کرنے کے لیے یہ تصرف ضروری تھا۔ اس لیے اگر آپ مطالع کے دوران تلخیصات میں کچھ اوصاف نہ پائیں تواسے خلاصہ نگاروں کی نہیں ، بلکہ ہمارا تصرف یا ہماری کمی محسوس کریں۔

حضرت مصباحی صاحب کا خلاصہ ہم نے جوں کا توں باقی رکھا ہے ، البتہ بعد میں جو خلاصے مرتب ہوئے ان میں خلاصہ نگاروں نے ہر مقالہ نگار کی راے اور دلیل ذکر کرنے کا التزام کیا ہے اور تفصیل حضرت مصباحی صاحب کے خلاصہ میں نہیں تھی ، اس لیے ہم نے تین ذیلی خلاصے مرتب کراکر ''تذہیل'' کے عنوان سے ان کے ساتھ لاحق کر دیے ہیں تاکہ سارے خلاصوں میں بکسانیت پیدا ہوجائے۔

فیصلے: فقہی مسائل کے حل کے لیے مجالس مذاکرہ کا انعقاد اور علمی مذاکر ات پھر کوئی محکم اور دو نوک واضح فیصلہ ک تاریخ بہت پرانی ہے۔ یہ کام خلفاے راشدین رض تقلیم کے عہد ہے ہی شروع ہو گیا تھا۔ "صحب بحاری " وغیرہ کتب احادیث میں اس کے شواہد موجود ہیں، اس طریقۂ کار کوزیادہ فروغ اس وقت ملاجب سران الامہ، کاشف الغمہ سید نااما م الظم ایو صنیفہ رض تلک کے شواہد موجود ہیں، اس طریقۂ کار کوزیادہ فروغ اس وقت ملاجب سران الامہ، کاشف الغمہ سید نااما م ایو صنیفہ رض تلک کے شواہد موجود ہیں، اس طریقۂ کار کوزیادہ فروغ اس وقت ملاجب سران الامہ، کاشف الغمہ سید نااما م ایو صنیفہ رض تلک کے شواہد موجود ہیں، اس طریقۂ کار کوزیادہ فروغ اس وقت ملاجب سران الامہ، کاشف الغمہ سید نااما م ایو صنیفہ رض تلک کے شواہد موجود ہیں، اس طریقۂ کار کوزیادہ فروغ اس وقت ملاجب سران الامہ، کاشف الغمہ سید نااما م ایو صنیفہ رض تلک ہوتی میں محک لیے اپنے زمانے کے اجلہ فقہا پر مشتمل ایک عظیم مجلس کی تشکیل دی اس مجلس میں سوالات پیش ہوتے، مختلف رائیں آتیں، پھر خوب بحش ہوتیں اور آخر میں فیصلہ نوٹ کر لیاجا تا۔ اس سلسلہ زریں کی ایک خوب صورت کڑی مجلس شرع جامعہ اشر فیہ مبارک پور بھی ہے، جس میں سوالات قائم کیے جاتے ہیں اور مقالات کی شکل میں فقہا ک ، قت کی رائیں اور دلائل معلوم کر کے دلوں میں خوف خدا کا پہرہ ، مخاکر، اخلاص وللہ ہیت کے سائے میں کتاب و سنت اور فقہ حفی کے پر حجم بلے زور دار بحش کی جاتی ہیں۔ پھر خدا کا چہرہ ، خواکر، اخلاص وللہ ہیت کے سائے میں کتاب و سنت اور

 <sup>(</sup>١) مشكوة المصابيح. باب الاعتصام بالكتاب والسنة/ الفصل الثاني، ص: ٣٠، مجلس البركات، مباركفور

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) چار پا کچھ کم فیصلے تحریر کیے ہیں۔ان شاءاللہ ہم ان میں سے دو حضرات کا کسی اور تحریر میں تذکرہ کریں گے۔ان میں سے،ایک میرے استاذ جلیل ہیں اور دوسرے تلمیذر شد۔ اس وقت حضرت مصباحی صاحب قبلہ ہی عام طور پر فیصلے تحریر کرنے ہیں ادر جوتحریر کرتے ہیں عموماً معمولی ترمیم کے بعد سارے مندوبین اے تسلیم کر لیتے ہیں۔ خدائے پاک انھیں دارین میں اس خدمت پر ، ساتھ ہی ان کی دیگر خدماتِ دینیہ پر اجر جزیل عطافرمائے اور دارین کی عزتیں عطافرمائے، ساتھ ہی ہمارے جن علمانے کچھ فیصلے کبھی بھی تحریر فرمائے انھیں بھی اجربے پایاں سے سرفراز کرے ،آمین۔

مجلس شرعی کے ارکان اور مندوبین

مختلف طبائع وافکار اور صلاحیتوں کے لوگ ہوتے ہیں، فقیہ، ادیب، مورخ، سیاسی، معقولی، عاداتِ ناس اور احوالِ زمانہ پر نظر رکھنے والے، جدید ایجادات کے داقف کار، دور اندیش، عابد، زاہداور محد ود، وسیع، مثبت، منفی ہر طرح کی سوچ رکھنے والے، جلالی، جمالی، خوش طبع، خاموش طبع، کم گو۔ مسئلہ کسی نامانوس فن کا ہوتواس کے ماہرین کا اضافہ، اس طرح س بہت سے اوصاف اور خوبیوں کے جامع افراد کے مہیا ہونے اور اپنی فکر وتحقیق کو بر ملا ظاہر کرنے کی آزاد دی کی وجہ سے زیر بحث مسئلے کے تمام ظاہر اور خفی گوشے اجا گر ہوکر سامنے آجاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ایک وقت ایسا تا ہے جب سب کو مسئلے کے تمام ظاہر اور خفی گوشے اجا گر ہوکر سامنے آجاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ایک وقت ایسا آتا ہے جب سب کو شرح صدر حاصل ہوجاتا ہے کہ اب حکم یہی ہے، اس وقت تجویز کے طور پر حکم کو نوٹ کر لیا جاتا ہے، پھر بعد میں جب برم عل میں اسے دوبارہ سنایا جاتا ہے کہ اب حکم یہی ہے، اس وقت تجویز کے طور پر حکم کو نوٹ کر لیا جاتا ہے، پھر بعد میں جب برم علل

جب کسی مسئلے پر بحث شروع ہوتی ہے تو تمام شرکا سے سیمینار بڑے انہاک اور توجہ کے ساتھ بحش سنتے ہیں اور چھوٹے، بڑے کسی کی گفتگو میں کوئی بات قابل اعتراض نظر آتی ہے تو فوراً اس پر گرفت بھی کرتے ہیں اور اس دفت یہ خیال کس کوبھی نہیں رہتا کہ دہ جس کی گرفت کر رہا ہے وہ کس پاپے کے عالم، فقیہ یا تحقق ہیں اور دہ کوئی سن رسیدہ بزرگ ہیں یا ہم عمر۔ یہاں تک کہ اگر کسی نے کوئی محقول بات بھی کہی مگر اس پر کوئی دلیل نہیں پیش کی تو اس سے فوراً دلیل کا مطالبہ کیا جاتا ہے ایس پیچا سول دافعات ہیں جونہ سب جھے یاد ہیں، نہ سب کو یہاں بیان کیا جاسکتا ہے بس سرِ دست دو نمو نے ملاحظہ فرمائیں:

## نمونه(ا)

فقہ کی تین اصطلاحات ہیں: <sup>پہر</sup>ضرورت ۔ <sup>پہر</sup> حاجت ۔ <sup>پہر</sup> حاجت بمنزلۂ ضرورت ۔ **ضرورت: –** سے مراد ہے انتہائی محبوری کی وہ حالت جس میں ممنوع کاارتکاب کیے بغیر کام نہ چل سکے اور بندہ کے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) . ۳۵ لیے اس کے سواکوئی چارہ کار نہ رہ جائے۔

**حاجت: -** سے مرادمجبوری کی وہ حالت ہے جس میں ممنوع کاار نکاب کیے بغیر بھی کام چل سکے اور چارۂ کار <sup>پ</sup>یو مگر اس کے لیے سخت مشقت اور د شواری اٹھانی پڑے۔

**حاجت بمنزلۂ ضرورت:-** سے مراد مجبوری کی وہ حالت ہے جس میں بندہ دراصل ممنوع سے نئی سکے یعنیٰ عذر ایسا ہے کہ بندہ کے لیے ممنوع سے بچنے کی گنجائش مشقت کے ساتھ ہو مگر کچھ خارجی اسباب کی بنا پر بعد میں وہ گنجائش <sup>خ</sup>تم ہوجائے ادر بندہ کے پاس کوئی چار ہُ کار نہ رہ جائے۔

ایک سیمینار میں اسی "حاجت بمنزلۂ ضرورت" پر گفتگوچل رہی تھی مگر کتب فقہ میں اس کی تعریف نہ ملنے کی وجہ سے مندونین میں اختلاف رائے تھااور باہم ردوقد حکی فضا سے کسی کو طمانیت قلب نہیں حاصل ہو پار ہی تھی ، اسی دوران نائب "فتی اعظم، شارح بخاری حضرت مولانا مفتی محد شریف الحق امجد کی ڈانٹٹٹٹٹٹ نے اس کی تعریف میں دہ بات ار شاد فرمائی جواو پر ہم نے درج کی ہے۔ حضرت نے یہ تعریف کوئی کتاب دیکھ کرنہیں ، بلکہ از راہ تفقہ ار شاد فرمائی تھی اور ہم میں ور کی محکول تھی اس کی تعریف میں دہ بات اور شاد فرمائی جواد پر ہم نے ساتھ حوالہ پیش کرنے کا مطالبہ ہونے لگا۔

بیہ مطالبہ نوجوان علما کا تھاجن سے بحثول کے دوران کبھی کبھی حضرت بھی حوالے طلب فرماتے تھے اب ان کو زریں موقع مل گیا تھا اس لیے انھوں نے اپنے پڑھے ہوئے سبق کااعادہ کر دیا۔

مگر حضرت شاگر در شید سطح حضور حافظ ملت رطنت طلب می می می اصاغر نوازی، دل جوئی اور حوصله افزائی کے بے شار واقعات ہیں، حضرت نے اپنے استاذ محترم سے علم بھی حاصل کیا تھا اور عمل بھی، اس لیے ناراض نہ ہوئے بلکہ سب کی حوصلہ الزائی کرتے ہوئے بے پناہ خوش کا اظہار فرمایا اور خاص طور پر بیدار شاد فرمایا کہ: " مجھے تسلی ہور ہی ہے کہ آپ حضرات ہمارے بعد بھی تحقیق کا بید بلند معیار بر قرار رکھیں گے اور بید کام اعلیٰ بیانے پر جاری رہے گا۔ "

حضرت شارح بخاری ڈلینٹیلیٹیز نے از راہ تفقّہ ''حاجت بمنزلۂ ضرورت '' کی جو تعریف کی تھی، تلاش وجستجو کے بعد اسی مجلس میں وہ تعریف فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت میں مل گئی، جسے آپ فیصلے کے م**تن میں** ملاحظہ فرما <del>سکتے</del> ہیں۔

نمونه(۲)

حکومت ہند کے بینکوں میں جوروپ جمع کیے جاتے ہیں ان پر بینک اپنے دستور کے مطابق کچھ مقررہ نفع بھی دیتے ہیں یہ نفع جب لیجر بک میں درج ہوجائے توبیہ کھاتے دار کی ''ملک وقبضہ'' کے لیے کافی ہوگا، یانہیں ؟ بلفظ دیگر لیجر بک میں نفع کااندراج اس پر کھاتے دار کا ''قبضہ'' ہے یانہیں ؟ اس بارے میں مندوبین مختلف الراہے ہو گئے، کچھ اسے قبضہ اور مفید ملک مانتے تقصے اور کچھ نہیں ، مگر جب اسے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) )

"قبضہ" نہ ماننے والوں نے بیہ وضاحت کی کہ فقہانے قبضہ کی تین قسمیں کی ہیں: ایک قبضۂ حقیق ۲۰ قبضۂ حکمی ۲۰ قبضۂ محازی

اور لیجرب میں اندراج ان تینوں میں سے کسی قشم کے تحت نہیں آتا،اور بینک کانفع شرعی حیثیت سے "مالِ مباح" ہے اور مالِ مباح پر ملک ثابت ہونے کے لیے "ہاتھ سے قبضہ کرنا" ضروری ہے یعنی نفع جب ہاتھ میں آجائے تب ملکیت ثابت ہوگی۔ جیسے جنگل کی لکڑی اور خودرو گھاس کا یہی تھم ہے۔ اس پر تمام مندوبین نے اتفاق کرلیا۔

یہ قصہ چو تصفقہی سیمینار کا ہے اور بیہ بھی ایک اتفاق ہے کہ اس '' اتفاق'' کے ساتھ ہی سیمینار کا وقت ختم ہو گیا مگر ابھی ناظم اجلاس نے کارروائی کے موقوف ہونے کا اعلان نہیں کیا تھا کہ حضرت عزیز ملت مولانا شاہ عبد الحفیظ صاحب قبلہ دام سرپرست مجلس شرعی وسربراہ اعلیٰ جامعہ اشرفیہ نے بیہ اشکال قائم کر دیا کہ:

" مالِ مبان پرجو قبضہ کرلے وہ اس کا مالک ہوجاتا ہے۔" تو فرض کیا جائے کہ کسی کے کھاتے میں صرف نفع کی رقم باقی رہ گئی ہے ، اس رقم کا چیک کاٹ کر کسی کو اس نے دیا کہ "تم نکال لاؤ" تو نکالنے والا ، ی اس کا مالک ہوجائے گا جیسے جنگل کی گھاس کاٹنے کا کسی کو وکیل بنایا تووکیل گھاس کاٹ کر خود ہی مالک ہوجائے گا اور ایسے مال کی توکیل ہی باطل ہے۔" پیہ بہت ہی قومی اشکال تھا اور اس کو حل کیے بغیر اس متفقہ را ہے کی کو بی حیثیت نہ تھی، مگر د شواری یہ تھی کہ کسی کے پاس اس کا کوئی معقول جواب بھی نہ تھا، خیریت سے ہوئی کہ سیمینار کا وقت ختم ہو چکی تھا اس لیے ہے کہ کر سب نے ٹھنڈ اسانس

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

عبار توں، ان سے اخذ کیے جانے والے نتائج اور مصنفین کے علمی وفقہی مراتب اور اس طرح کے دوسرے تمام ضروری گوشوں پر کڑی نظر رکھتے ہیں، پھر بحثوں پر کڑی نظر رکھنے کے ساتھ ساتھ دقت نظر کا مظاہرہ بھی فرماتے ہیں، خداے پاک ان کے اُمثال اور بہتر اَمثال سے جماعت کو سر خرور کھے اور مجلس شرکی کو"لن یخلو الو جو دعمّن یمیتر ُ حقیقةً لا ظنًّا" کا سچامصداق بنائے آمین۔ جس اخلاص کے ساتھ بیہ کام ہور ہاہے انشاءاللہ تعالی اس کی برکت سے بیہ ہمیشہ قوم و ملت کے لیے بار آور رہے گا،

خدار حمت كنداي عاشقان پاك طينت را

سوال نامے کے انتخاب اور تحقیق و تر نتیب سے لے کر فیصلے کی منزل تک پینچنے کے لیے جو عرق ریزی اور جگر س<sub>و</sub>زی کرنی پڑتی ہے اسے خداجا نتا ہے۔ خداے پاک اپنے ناتواں بندوں کی می<sup>علم</sup>ی خدمات قبول فرمائے اور کہیں بھی کوئی کمی ہو تو اپنے فضلِ خاص سے اس کے تدارک کی توفیق بخشے۔

کام دہ لے لیچیے تم کوجوراضی کرے سے ٹھیک ہونام رضاتم پہ کردڑوں درود

بیں سال کے عرصے میں بیں قتم سیمینار منعقد ہوئے جن میں پندرہ سیمینار جامعہ اشرفیہ کے احاطے میں اور پانچ سیمیناڑبئی، اندور، مہابولی، بھیونڈی اور علی گڑھ میں ہوئے۔مجموعی طور پر ان سیمیناروں میں ۲۰ مسائل کے فیصلے ہوئے ان میں بیش تر مسائل ایسے ہیں جن کی تحقیق وتنقیح کے بعد اصل مذہب کے مطابق ان کا حکم بیان کیا گیا ہے اور مسئلہ کفاءت میں اپنے اصل مذہب کی طرف رجوع ہوا ہے۔

دس سلوں میں اپنے اصل مذہب سے ململ یا مین دجیہ عدول ہے مگر میہ عدول شریعت کی ان سات بنیادوں کے پیش نظر کیا گیا ہے جن کے بدلنے سے حکم بدل جاتا ہے ، ان سات بنیادوں کی تشریح و تاثیر "اسباب سِنّہ کی تنقیح" کے تحت فیصلے میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے ، پھر یہ عدول کہیں فقیہ بے مثال اعلیٰ حضرت امام احمد رضاعلیہ الرحمۃ والرضوان کی پیروی میں کیا گیا ہے ، اور کہیں بعد کے اکابر کی پیروی میں ۔

دیہات میں جمعہ کی نماز پڑھنے کی اجازت امام ابویوسف ڈلنٹنے پنچ کی روایت نادرہ پر دی گئی ہے اور بیہ اجازت فتاویٰ رضوبیہ جلد سوم،ص:۲۰۷-۷٬۰۰۷ میں خو داعلیٰ حضرت بِمَالِیٰخِسُرُنے دی ہے۔

"فقدانِ زوج "کی صورت میں حضور سیدی مفتی عظم مند زم النظائی اور دوسرے اکابر اہل سنت قد ست اسر ار هم نے ضرورت وصلحت کی بنا پر مذہب امام مالک پر شنخ نکاح کوجائز قرار دیا ہے۔ یوں ہی معدومة النفقہ کے نکاح کے ضنح کی اجازت مذہب امام شافعی پر ضرورت وصلحت کی وجہ سے اکابر نے ہی دی ہے۔ «تالاب اور باغات کا تصیکہ » بوجہ عموم بلوی خود فتاوی رضور یہ میں جائز بتایا گیا ہے۔ الکحل آمیز دواؤں اور چیزوں کے استعمال کی اجازت مجلس شرعی کے فیصل بورڈ نے دی ہے جس کے صدر جانشین مفتی اظلم حضرت علامہ اختر رضاحاں از ہری دی تھال کی اجازت میں شرعی کے فیصل بورڈ نے دی ہے جس کے صدر جانشین کے ساتھ محضرت علامہ اختر رضاحاں از ہری دی تو سے مسائل ج کے عنوان کے تحت آپ "جوان خسر کے ساتھ بہو کا اور داماد

| (FA)                                                    | جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے (جلد دوم)                   |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ث ممانعت كافرمان صادركيا_ حضور سيدى مفتى أظم هند كا     | دور اخیر میں ہمارے اکابرنے حالاتِ زمانہ کے خراب ہوجانے کے باعد   |
| ثابت ہوتاہے مجلس شرعی نے بیہ فیصلہ انھیں فقہاءا کابر کی | بھی یہی فتول ہے،اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ کے ایک فتوے سے بھی یہی    |
|                                                         | پیروی میں کیاہے۔                                                 |
| مور توں میں اصل مذہب کی رعایت ہے البتہ بیچ استصناع      | فلیٹوں کی خرید د فروخت اور بیچ در بیچ دالے مسائل میں بیش تر ص    |
| راب کچھ دوسرے علماے اہل سنت نے بھی اسی کو اختیار        | والے مسئلے میں بوجہ حاجت شرعیہ صاحبین کامسلک اختیار کیا گیاہے او |
|                                                         | کیاہے۔                                                           |
| ی النظر میں مذہب سے عدول معلوم ہوسکتا ہے مگر            | چلتی ٹرین میں فرض اور واجب نمازوں کے جواز کا حکم باد<br>حت       |
|                                                         |                                                                  |

حقیقت ہیہ ہے کہ بیہ فتادیٰ رضوبیہ کے مفہوم مخالف کی بنیاد پر ہے اور عہد صحابہ سے لے کر آج تک مفہوم مخالف جنت رہا ہے اور اس سے استدلال اتباع کی ہی ایک فشم ہے ، بیہ ہر گزاختلاف یاعدول نہیں ہے ، صرف ''فرق احکام ''کی شکل دیکھ کراس پر اختلاف کا حکم لگانانانصافی ہے۔ ہم اس «فقہی گوشے »کی وضاحت اور تفہیم کے لیے ایک مستقل مضمون «فقہی اختلافات کے حدود »شاملِ اشاعت کررہے ہیں۔ ان شاءاللہ تعالیٰ اس کے مطالعہ سے ہر منصف کو تشفی حاصل ہو گی۔



فقہی اختلافات کے حدود – حقائق وشواہد کے اجالے میں

فقتہاے امت کے در میان خیر القرون سے لے کرتن کے دور زوال تک بے شارفتہی فروعی مسائل میں اختلافات رونماہوئے مگران کے دلوں کے در میان بھی دوریاں پیدانہ ہوئیں، وہ حضرات تمام تراختلافات کے باوجود ''در تھمآئ یَیْنَهُمْ ''<sup>(1)</sup> کا شاندار نمونہ تصاور ان کی گفت ار کر دار سے''مَنْ لَمْ یَرْ حَمْ صَغِيْرَ مَنَا قَلَمْ یُوَ قِدْ کَبِيْرَ مَا''<sup>(۲)</sup> کے جلوبے نمایاں طور پر جھلکتے ہوئے محسوس ہوتے تھے۔ چھوٹوں پر بڑوں کی شفقت مثالی تھی اور بڑوں کی تعظیم و تو قیر کے لیے چھوٹے فرش راہ جند رہتے تھے، حدیث پاک میں ''رحم و شفقت '' اور '' تو قیرو تعظیم '' کی تر تیب کچھ حکیمانہ مصالح کی غاز سنت نبوی کے سائل جوں پر چھلکتے ہوئے کو سر کو کر ناچا ہے۔ ہیں ''رحم و شفقت '' اور '' تو قیرو تعظیم '' کی تر تیب کچھ حکیمانہ مصالح کی غاز میں نہوی کے سائر راہ جند ہوئے محسوس ہوتے تھے۔ چھوٹوں پر بڑوں کی شفقت مثالی تھی اور بڑوں کی تعظیم و تو قیر کے لیے چھوٹے فرش راہ جند رہتے تھے، حدیث پاک میں ''رحم و شفقت '' اور '' تو قیرو تعظیم '' کی تر تیب کچھ حکیمانہ مصالح کی غاز سنت نبوی کے سائر کو قرب کی کو شش کر ناچا ہے۔ ہم محض تو میں میں اور اصل کہ و خیر اس کے ایک رواصاغر سب کو سنت نبوی کے سائر کی فرانی کے خلیے کی کو شش کر ناچا ہے۔ ہم محض تو ہیم میں اور اصل کی و خیر میں کہ تو ای کے نیک جذب کے تو سات سوی کے سائر ہو در ای کی خلی کی کو شن کر ناچا ہے۔ نمایہ کا کھا خل کھی گا تو دو سر ایمی متاثر ہو گا، اس لیے اکابر واصاغر سب کو سن خری فراوں اور احباب کی خد مت میں چند معروضات پیش کرتے ہیں اور اصل کہ و خواہی کے نیک جذب کے تو ساتھ میں نظن در کھتے ہیں کہ فرمانِ خداوندی: '' اِنْحِدِ لُوْ اُنْ ھُوَ اَقُوبُ لِلَتَقُوٰ ہیں '' [انصاف کی بات کہو، یہ تقوی و پر ہیز گاری

(۱) صحابة کرام کی مدح میں اللہ تعالی نے بیفرمایا کہ "آپس میں رحم دل ہیں " (آیت:۲۹، س الفتح ٤٨) (۲) حضور سیدعالم بڑی کارشاد ہے کہ "جو ہمارے چھوٹے پر رحم نہ کرے اور ہمارے بڑے کی تعظیم نہ کرے دہ ہم سے نہیں۔ "( التر مذی، باب ما جاء فی رحمة الصبیان)

(جدید مسائل پر علماکی رائیں ادر فیصلے ( جلد دوم ) ٣٩ (I)-فقہی فرعی امور میں اکابر سے اختلاف عہد صحابہ سے ح<u>پلا</u> آرہاہے اور سی<sup>ر</sup>بھی بے ادبی وانحراف نہ سمجھا گیا۔ حضرت فاروق أظم سے ایک خاتون کا اختلاف حضرت سيدنافاروق عظم عمر بن الخطاب وتُنْتَقَدُّ في منبر رسول برلانته المله من سي أيك دفعه بيد فرمان جاري كميا: "اب لوگو!عور توں کے مہر بڑھا بڑھا کر کیوں مقرر کرتے ہو حالاں کہ عہد رسالت و عہد صحابہ میں مہر چار سو درہم سے زیادہ نہ ہوتے، اگر زیادہ مہر مقرر کرنا اللہ تعالیٰ کے نزدیک تقویٰ وکرامت کی بات ہوتی تو آپ لوگ اس کرامت و فضیلت میں اصحاب رسول اللہ ہٹائٹ کیٹے پر سبقت نہیں لے جاپاتے۔'' بھر دہ نبر اتّد س سے اترائے توایک قریشی خاتون نے ان سے کہاکہ اے امیر المومنین ! آپ نے لوگوں کوچار سودر ہم ے زیادہ مہر قرر کرنے سے منع فرما دیا، کیا آپ نے اللہ عز وجل کا بیدار شاد نہ سنا: ·· وَاتَّيْتُمْ إِحْلْمُنَّ قِنْطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيًّا ··· (1) ترجمہ:ادرتم اسے (طلاق شدہ عورت کومہر میں)" مال کثیر" دے چکے ہوتواس میں سے کچھ داپس نہ لو۔ توحضرت عمرنے فرمایا: "اللهم كلُّ احد أفقَهُ من عمر . " اب الله جرايك عمرت زياده فقيد وسمجره دارب-بھر منبر رسول پر چڑھ کریداعلان فرمایا: ''حضرات ! میں نے آپ لوگوں کوچار سودر ہم ('') سے زیادہ مہر مقرر کرنے سے منع کیا تھا، اب آپ کو اختیار ہے جو تخص جتنا چاہے مہر مقرر کر سکتا ہے۔ بیہ حدیث حضرت ابو یعلیٰ وغیرہ نے حضرت مسروق خُلْقَال سے روایت کی ہے۔،ایہا، ی تیسیر میں ہے۔ (\*) کہاں حضرت فاردق عظم جبیہا بارعب ادر صاحب جلال امیر المومنین ، ادر کہاں ایک عام خانون ، مگر خانون نے ان کی راے سے اختلاف کرتے ہوئے ان پر اعتراض کر دیاتو حضرت عمر نے اسے اپنی شان جلالت وفقاہت وامارت میں بے ادلی نہ سمجھابلکہ اعتراض کی معقولیت کے آگے سرسلیم خم کرتے ہوئے فوراً پنافرمان داپس لے لیا۔ کاش کہ بیر جذبۂ خیر آج بھی بیدار ہوجاتا۔ یہاں اس بات کوبھی ذہن میں رکھیں کہ حضرت فاروق اعظم خِلاَیت نے سنت رسول د سنت صحابہ کو دلیل بناکر آیک حکم شرع جاری فرمایاتھااور اس قریشی خاتون نے قرآن حکیم کی آیئر کریمہ کو دلیل بناکران سے اختلاف کیاتھا۔ '' قنطار ''کامعنیٰ ہے ''مالِ کثیر'' اور مالِ کثیر کا اطلاق چار سودر ہم سے زیادہ پر بھی ہوتا ہے۔ (١) القرآن المجيد، آيت: ٨، المائدة ٥. (٢) القرأن المجيد، آيت: ٢٠، النساء ٤. (۳) •• ۱۹ در بم برابر ۱۱ ار دوب انگریزی ادر بد ۲۸ ۲۰۱۰ ۲۰ ۱۰ رگرام چاندی کے برابر بے لیعنی ایک کلو ۲۰ ۳ برگرام - ۲۸ ۳ ملی گرام. (از:مرتب غفرله)

ww.waseemziyai.co

(٣) فواتح الرحموت، ص:٢٩٢، ج:٢، اصل ثالث: اجماع.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) یہ الگ الگ دو دلیلوں کی بنیاد پر احکام میں اختلاف ہوا تھا، اور علم وفضل کے لحاظ سے بہت حچھوٹے و بڑے کے در میان ہواتھامگراس اختلاف کااثر دلائل کی حدوں سے آگے نہ بڑھا، توآج بھی ان حدوں سے آگے نہیں بڑھنا چاہیے۔ پھر یہاں اس حیثیت سے سوچیے کہ صرت فاروق عظم اپنے عہد خلافت میں تمام صحابہ سے بڑے عالم وفقیہ بتھے، حصرت عبداللہ بن سعود رضائیت جیسے فقبیہ جلیل جن کے بحر فقامت سے فقد حنفی کا سو تا پھوٹا ہے ، حضرت فاردق أعظم کے تلمیذ رشید د تربیت یافتہ تھے۔ آپ کی جلالت علم دفقہ کے آگے اس خاتون کی کیا حیثیت تھی مگر کسی نے بیرنہ کہا کہ'' چھوٹامنہ بڑی بات'' چپ رہو، بیہ ہے فقہ و شریعت کے معاملے میں آزادی گفتار کاحق، اس کوسامنے رکھ کر سوچا جائے کہ آج ہم کیسی فضامیں سانس لے رہے، ہیں، کل کے دور میں یہ نہیں دیکھا گیا کہ نکس نے کہا" بلکہ بید دیکھا گیا کہ "کیا کہا" آج ہم سب کے لیے بیر سب کچھ مقام عبرت ہے۔ " حضرت معاذبن جبل كاحضرت فاروق أعظم سے اختلاف ایک عورت خلافت ِفاروقی میں زناکی مرتکب ہوئی، وہ حمل سے تھی، جب اس کا مقدمہ حضرت فاروق أعظم خِنَّائَ عَقَلَ کَم عدالت میں پیش ہوا تو آپ نے اسے کوڑے مارنے کا ارادہ کرلیا، اس پر حضرت معاذین جبل ﷺ نے فرمایا: " مَيا جَعَلَ اللهُ عَلى مَافِى بَطْنِها سَبِيْلًا ." الله ف الل ك پيد ك بي بر (حد قائم كرن ك لي) كوتى راه نبيس ركھى \_ اور کوڑے کی مار کا اثر بچے تک پہنچ سکتا ہے۔ حضرت عمر وظن عَشَر ن كور الكان سے ہاتھ روك ليا اور دوسر ب صحابة كرام خاموش ہے جوان كے اجماع سكوتى کی دلیل ہے یہ علم ،فضل، منصب ہر لحاظ سے حچوٹے بڑے کا اختلاف ہے ،مگر ، کیابڑے کے دل میں ناگواری کا کچھ غبار بھی آیا؟ حضرت عمر فلا يُتَقَلُّ في اس دليل كى بنا پر حد كاتمكم جارى فرماياك قرآن عظيم في زانيه كوكور ب مارن كاتمكم دياب اور حضرت معاذین جبل شنائق کاانشلاف اس دلیل کی بنا پر تھاکہ مجرمہ عورت ہے، اس کے پیٹ کا بچہ تونہیں۔ ہیانختلاف دو دلیلوں کی بنیاد پر ردنما ہوا تھاوہ بھی کم رتبہ اور بلند رتبہ کے در میان ہوا تھا مگر کم رتبہ کی دلیل کی بنا پر بیج کو کوڑے کے اثر سے بحایا خصر وری تھااس لیے حد کا حکم پیدائش تک ملتوی ہواا در حاضرین صحابہ نے اس سے اتفاق کیا۔ اس سے صاف عیاں ہے کہ فہم دلیل بڑے کا ہی حصہ نہیں اور کم ریتبہ کا استدلال وزنی ہو تو بلندر تبہ کو بھی بلا چون و چراا۔ سیلیم کرلینا چاہیے؟ یہی سنت صحابہ ہے۔ میرے دوستواور مہربانو! اس پڑل پیراہو کر "ما أنا علیہ و أصحابی <sup>"(۲)</sup> کے اچھے مصد اق بنو۔ سنی ہو توسنت صحابه پرچلو۔

(۱) فواتح الرحموت، ص:۲۹۳، ج:۲، اصل ثالث: اجماع. (۲) بیار شادِر سول ہے۔ صحاب نے پوچھا کہ یار سول اللہ جنتی گردہ کون ہے؟ توآپ نے فرمایا:"وہ گردہ جو میری اور میرے صحابہ کی سنت پر ہو"۔ (جامع التر مذی، کتاب الإیمان، ص:۸۹، جلد ثانی، باب ماجاء فی افتر اق هذه الأمة و سنن ابن ماجه، ص:۲۸۷، کتاب الفتن، باب افتر اق الامم)

## حضرت علی سے قاضی شریح کااختلاف

حضرت قاضی شُر یح وظیقاً تابعی ہیں اور حضرت علی وظیقاً تا علی درجہ کے صحابی رسول، وہ بھی خلیفة النبی اور امیر المو منین، دونوں کے علم وفقہ فضل و کمال اور منصب میں بے پناہ نفاوت ہے مگر شیر خدا حضرت علی مرتضی فرین تکار نے ایک یہودی کے خلاف اپنے ہی مقرر کردہ قاضی حضرت شُریح کی عدالت میں مقد مہ دائر کیا اور شہادت کے لیے اپنے بیٹے حسن اور غلام قنبر وُٹی تکار کو پیش کیا تو قاضی شُریح نے ان کی بید شہادت رد کردی کیوں کہ بیٹے اور غلام کی گواہی باپ اور آ قائے حق میں مقبول نہیں حضرت علی فرین تکار نے ای مقدرت شُریح کی عدالت میں مقد مہ دائر کیا اور شہادت کے لیے اپنے بیٹے حسن میں مقبول نہیں حضرت علی فرین تکار نے امام حسن فرین تک کے علم اور کی حکم حضرت میں مقدر مہ دائر کیا اور شہادت کے لیے اپنے بیٹے حسن میں مقبول نہیں حضرت علی فرین تکار نے امام حسن فرین تکار کو اس لیے شاہد کی حیثیت سے پیش کیا تھا کہ وہ نوباپ کے حق

امیر المومنین اور ان کے قاضی میں یہ اختلاف دو دلیلوں کی بنیاد پر ہوا تھا اور دونوں دلیلیں سرکار دوعالم پلی تن کی احادیث شریفہ ہیں، اب آپ امام جلال الدین سیوطی ڈلنٹنلین کی کتاب "تاریخ انحلفا" سے یہ حیرت انگیز واقعہ پڑ سے: "دراج نے حضرت شرح قاضی سے روایت کی کہ جب حضرت علی ڈولی تک صفین میں جانے لگے تو آپ کی زرہ کھو گئی۔ جب جنگ ختم ہوگئی اور آپ کوفہ واپس تشریف لائے تو آپ نے ایک یہودی کے پاس اس زرہ کو دیکھا، آپ نے اس یہودی سے فرمایا کہ " یہ زرہ میری ہے نہ میں نے بیچی، نہ ہم کی پھر تیرے پاس کیے ؟ "اس نے کہا کہ "میری زرہ ہے اس میرے ہی قبضہ میں ہے۔ " آپ نے فرمایا کہ میں قاضی کے یہاں دعویٰ کر تا ہوں، چناں جو آپ قاضی شرح کے یہاں گئے۔ قاضی شُرح نے کہا کہ آپ کا دعویٰ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا یہ میری زرہ ہے نہ میں خاص خاص شرح کے یہاں قاضی شُرح نے یہودی سے کہا کہ آپ کا دعویٰ کیا ہوا ہے اس دعویٰ کر تا ہوں، چناں چو آپ قاضی شرح کے یہاں

قاضی شریح نے کہایا امیر المومنین آپ کا کوئی گواہ ہے؟ آپ نے اپنے ایک غلام قنبر اور اپنے بیٹے امام حسن رسی تکنی کیا۔ قاضی شریح نے کہا کہ بیٹے کی گواہی باپ کے واسطے ناجائز ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اہل جنت کی گواہی ناجائز ہے؟ حالاں کہ بی ہڑا تی لیٹے نے فرمایا ہے کہ حسن اور حسین رسی تی تابی جوانانِ جنت کے سردار ہیں۔ اسے میں یہودی چلاا تھا کہ یا ایس امیر المومنین ہیں پھر بھی آپ مجھے قاضی کے پاس لائے اور وہ قاضی آپ سے عام آد میوں کی طرح جرح وقد رائد الی ہے۔ اور ایک آپ کے دین کی صداقت کی دلیل ہے۔ بے شک ہے زہ تو ایک ہے تا ہے میں مسلمان ہوت کی گواہی ناجائز ہے؟ حالاں کہ بی

یداختلاف صغیر و کبیر کانہیں بلکہ اصغرو اکبر کا ہے، مگر حضرت مولاے کا ننات نے جن کی شان ہے۔ سفاہِ مرداں سفیر یزداں قوتِ پر درد گار

تاريخ الخلفا، ص:١٣٦، ابناء غلام رسول سورتي، ممبئي.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

لافتيٰ إلّاعلى لاسيفَ إلّا ذوالفقار

ہزار اقتدار اور پاور کے باوجود حضرت قاضِی شُریح کواُف تک نہ کہا، آج بھی اسی طور پر فقہ وفقہا کا احترام ہونا چا۔ نہ کہ کمزور اور بے سہار آبمجھ کربرا بھلا کہنا چاہیے۔

## جداگانداحکام اور "اختلاف" میں فرق کی دضاحت

پھر ہر جگہ فرق احکام کو "اختلاف" نہیں سمجھنا چاہیے۔ "اختلاف" سے پہلے "فرقِ احکام" کے مختلف مراتب ہیں جن میں تائل ادرعامل کی طرف اختلاف کی نسبت نہیں کی جاسکتی یہم یہاں تفہیم کے لیے چند مراتب کی مختصر اًوضاحت کرتے ہیں

(1)- مفہوم مخالف سے استدلال:- بیداختلاف نہیں ، اتباع ہے۔ سی فقیہ و مجتہد کے کلام سے دوطرح کے معانی کاافادہ ہو تاہے: ایک**منطوق** یعنی کہی ہوئی بات ، کلمات و حروف کے ذریعہ بیان کیا ہواتھم ، جیسے " رمضان کاروزہ فرض ہے "بیدتھم منطوق ہے۔

دوسر مقبوم مخالف: اس کاذکر الفاظ میں نہیں ہوتا محرکہی ہوئی بات میں حکم کے لیے جو شرط یا قید یا وصف مذکور ہے اس کے نہ پائے جانے سے ذکر کیے ہوئے حکم کے خلاف دو سراحکم خود بخود ثابت ہوجاتا ہے۔ اس کو کلام کا مفہوم مخالف کہا جاتا ہے۔ مثلاً او پر ذکر کی ہوئی مثال میں "روزہ فرض ہونے "کاحکم " رمضان "کی قید کے ساتھ ہے اس سے خود بخود یہ ثابت ہوتا ہے کہ "غیر رمضان کاروزہ فرض نہیں " دیکھیے اس حکم کاذکر منطوق کے الفاظ میں نہیں ہے تاہم اس منطوق سے ہر صاحب فنم غیر رمضان کا حکم بھی سچھ لیتا ہے، یہی مفہوم مخالف ہے اور اسے بھی کلام کا ہی مدلول مانا جاتا ہے۔ یا مثلاً کوئی کہ کہ: " جنت میں جاتے دفت ہر عورت جوان ہو گی۔ " اور اسے بھی کلام کا ہی مدلول مانا جاتا ہے۔ یا مثلاً کوئی کہ کہ: " جنت میں جاتے دفت ہر عورت جوان ہو گی۔ " اور اس کا مفہوم مغابو میں جاتے ہوتا ہے کہ '' خیر رمضان کا حکم بھی سم کے لیتا ہے، یہی مفہوم مخالف ہے اور اسے بھی کلام کا ہی مدلول مانا جاتا ہے۔ یا مثلاً کوئی کہ کہ: '' جنت میں جاتے دفت ہر عورت جوان ہو گی۔ " اور اس کا مغہوم

فرض سیجیے کہ وہ خط کشیدہ بات کسی صحابی رسول کی ہواور آج اس کو سامنے رکھ کر کوئی عالم دین کہے کہ: رو

<sup>دی</sup>کوئی بڑھیا جنت میں نہ جائے گی۔" توکیا اس نے صحابی رسول سے اختلاف کر دیا۔ ایسا ہر گزنہیں ، وہ توصحابی رسول کے کلام سے ،می استدلال کر رہاہے ، بیہ الگ بات ہے کہ بیہ استدلال کلام کے مفہوم مخالف سے ہے مگر ہے توکلام ،می کا مدلول دغہوم و مراد۔ اب کوئی بیہ کہے کہ تم نے صحابی رسول سے اختلاف کیا توبیہ بڑی عجیب بات ہوگی۔

اعلیٰ حضرت امام احمد رضاعلیہ الرحمۃ والرضوان بہت بڑے فقیہ تصح بلکہ تیج یہ ہے کہ فقیہ بے مثال تھے ان کے کلام میں بھی ایساہو سکتا ہے ، بلکہ ہے ۔ مثلاً ایک جگہ فرماتے ہیں: ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

''اگر پانی پردشمن ہے ادر وہ وضو دغسل کو منع کرتا اور ضرر رسانی کی ھمکی دیتا ہے ، جس پر وہ قادر ہے جب تو تیم سے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

پڑھ لے اور پھر وضوب اعادے کرے۔"<sup>(1)</sup> اس کامفہوم مخالف بیہ ہے کہ: پانی پر دشمن ہے مگر وہ وضو وضل <u>سے مع</u>نہیں کرتا نہ ضرر رسانی کی دھمکی دیتا ہے تودہ تیم سے نہ پڑھے بلکہ وضو کرکے پڑھے۔ توکیا بید ''فوا کدر ضوبی'' کے خلاف اور اعلیٰ حضرت <sub>م</sub>کالی خطرت ب اللہ بیہ خلاف و اختلاف کیسا؟ بیہ توصاف صاف اعلیٰ حضرت مِکالی خطرت مِکالی خص اعلیٰ حضرت مِکالی کھنے کے کلام سے استدلال کرے پھر بھی وہ اختلاف ہوجائے؟

دوستواب بیر سوچ بدل ڈالو، ورنہ بہت سے صحابہ و تابعین اور اپنے فقہاے مذہب سے اختلاف لازم آئے گا، بلکہ فقیہِ شافعی میں توبراہِ راست اللّہ جلّ شانہ اور اس کے رسول عظم ﷺ لیڈ سے بھی اختلاف لازم آئے گا۔ کیوں کہ وہ حضرات کتاب و سنت کے نصوص میں بھی نہیو م مخالف کو ججت مانتے ہیں اور ہمارے فقہاے حفیہ بھی کچھ نصوصِ کتاب و سنت میں مفہوم مخالف کو حجت تسلیم کرتے ہیں۔

سافرو !روش کارواں بدل ڈالو

«مشہور صحابی رسول حضرت ابو موی اشعری خِنَّاتَة کے بارے میں منقول ہے کہ ایک اعرابی نے اپنی بیوی کا دودھ پی لیا توانھوں نے میاں بیوی دونوں کوایک دوسرے سے جدا ہونے کا حکم صادر کر دیا کیوں کہ ان کے پیش نظر حضور سید عالم سیسین اللہ کی بیہ حدیث تقلی کہ " دودھ پینے سے وہ افراد حرام ہوجاتے ہیں جونسب کی وجہ سے حرام ہوتے ہیں۔" حضرت عبداللہ بن مسعود خِنَّاتِ نِیہ فتویٰ جاننے کے بعد ان سے فرمایا:

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ٩٩ "إنْ مُدَّةَ الرِّضاع سنَتَان بالنص" دوده پيني مدت حديث سے دوسال ہے۔<sup>()</sup> یہاں حضرت ابو مویٰ اشعری خِنْ یَقْتُ کوایک ہی طرح کے دو مسلوں میں تشابہ ہو گیا۔ ایک: بیچ کا دو دھ بینا۔ دو سرا: جوان کا دودھ پینا۔ دونوں جگہ '' دودھ پینا'' پایا گیا۔ لہٰذا دونوں کاحکم بھی سکیاں ہوگا۔ مگر حضرت عبد اللّٰہ بن مسعود خَنَّ يَغَلُّ نے وجبہ فرق بیان فرماکران کے تشابہ کو دور فرمادیا۔ تو پر چفرت ابو مویٰ اشعری خُلَایظَتُ سے حضرت عبد اللہ بن مسعود کا اختلاف نہیں ہے بلکہ دو مشابہ مسکوں سے پیدا ہونے دالے اشتباد کا ازالہ ہے۔ (ب)- زمین بیچی تو 🖈 اس میں لگے چھوٹے، بڑے پیڑبھی زمین کی بیچ میں شامل ہوں گے 🛠 مگر زمین میں لگی ہوئی کھیتی بیچ میں شامل نہ ہوگی۔<sup>(۲)</sup> یہ دونوں مسئلے ایک دوسرے کے اشباہ و نظائر سے ہیں اس لیے بادی النظر میں سمجھ میں یہی آتا ہے کہ دونوں کا حکم ایک ہونا چاہیے مگر فقنہا کی نظر بڑی دقیق ہوتی ہے وہ وجبہ فرق خوب سجھتے ہیں اس لیے دونوں کا حکم الگ الگ بیان فرمایا-صاحب ہدایہ فرماتے ہیں: "لِإِنَّهُ مُتَّصِل به للقرار فَأَسْبَهَ البناءَ – لِإَنَّهُ مُتَّصِلٌ به للفصل فشابَهَ المتاعَ الَّذِي فيه." درخت زمین میں باقی رہنے کے لیے لگاہے تودہ عمارت کے مشابہ ہے اور کھیتی کٹنے کے لیے لگی ہے تودہ مکان میں رکھے سامان کے مشابہ ہے۔ (حوالہ مذکورہ) ج کی خرید کر در خت پر چھوڑ دیا اور در خت کو پھلوں کے کینے کے دقت تک کے لیے کرائے پر لے لیا تو بچلوں کے بڑھنے سے جواضافیہ ہو گادہ خریدار کے لیے حلال ہے۔ ادر اگر گیہوں یا دھان وغیرہ کی کھیتی خرید کر زمین میں چھوڑ دی اور زمین کو کھیتی کے لیکنے کے وقت تک کے لیے کرائے پر لے لیا توکھیتی میں دانوں کے بڑھنے کی وجہ سے جواضافیہ ہو گاوہ خریدار کے لیے حلال نہیں ۔ وجہ بیہ ہے کہ درخت کو کرائے پر لینا باطل ہے اور باطل کا کوئی وجود نہیں ہوتا اس لیے اس کے ساتھ درخت کے مالک کی طرف سے جواجازت پائی گئی وہ صحیح ہے، اس کے برخلاف زمین کا اجارہ کھیتی پکنے کی میعاد مجہول ہونے کی وجہ سے فاسد ہے یعنی اجارے کا دجود تو ہے مگر ناجائز وجود ہے تواس کے ضمن میں زمین مالک کی طرف سے جواجازت پائی گئی وہ بھی ناجائز ہوگئی۔(")

(۱) فواتح الرحموت، ص: ۲۹۳، ج: ۲، اصل ثالث، اجماع.
 (۲) هدایه، کتاب البیوع، ص: ۸، ج: ۳، مجلس البر کات.
 (۳) هدایه، پچه شرق کرماته، ص: ۱۱، ج: ۳، کتاب البیوع، مجلس البر کات.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) الغرض اس طرح کے بے شمار مسائل ہیں اگر آپ بہارِ شریعت غور سے پڑھیں تو خو د اس میں اس نوع کے سیکڑوں

مسائل آپ کوملیں گے جو دیکھنے میں ایک جیسے ہوں گے مگر احکام میں فرق بہت زیادہ ہو گا۔ مثلاً ایک حلال ہو گا تو دوسرا حرام،ایک صحیح و درست ہو گاتود دسرافاسد و نادرست ۔

(د) - آن کے زمانے میں بھی اس طرح کے مسائل پیدا ہو چکے ہیں۔ فتاوی رضوبہ میں کئی مقامات پر ہے کہ دربارہ ہلال تار و خط و ٹیلی فون کی خبر کا کوئی اعتبار نہیں اور اس میں ایک دوسرے مقام پر ہے کہ حاکم شرع کے توپ اور ڈھنڈ ورا وغیرہ کی آواز دربارہ ہلال معتبر ہے۔ بظاہر دونوں مسئلے ایک دوسرے کے مشابہ اور ایک دوسرے کی نظیر ہیں مگر دونوں کا حکم الگ الگ ہے ۔ وجہ فرق بیر ہے کہ دیہلے مسئلے کا تعلق حاکم شرع کے بیباں ثبوت ہلال سے ہے اور دوسرے مسئلہ کی تعلق عوام الناس کے حق میں شوت ہلال سے ہے تو اس کا مطلب میہ ہواکہ تار، خط اور ٹیلی فون کی خبر سے حاکم شرع کے حق میں

(و) سیامتلاً فرض شیجیے ایک تنظیم نے دبلی جانے کے لیے ریل بک کرائی جے ڈرائیور چلاتا، روکتا ہے، اور ایک ریل مرکزی حکومت نے دبلی تصبیحی اسے بھی ڈرائیور ہی چلاتاروکتا ہے، یعنی دونوں صورتوں میں ریل چلانے، روکنے کا کام بندہ ہی کرتا ہے اور دونوں صورتوں میں وہ بندہ محکمتریل کا ہی ملازم ہے۔ تو یہاں یہ تشابہ لگ سکتا ہے کہ دونوں کا حکم ایک ہوگا۔ مگر حق یہ ہے کہ دونوں کے در میان ایک بڑابار یک فرق ہے اس لیے دونوں کا حکم الگ الگ ہوگا۔ وجہ فرق ہی ہے کہ پہلی صورت میں ریل خود مختار کے ماتحت چل رہی ہے، اس لیے یہاں اس کی مرضی اور اصولوں کا لحاظ ہوگا، اور دوسری صورت میں ریل خومت ہند کے حکمت ریل کے ماتحت چل رہی ہے، اس لیے یہاں اس کی مرضی اور اصولوں کا لحاظ ہوگا، اور دوسری صورت میں مقومت ہند کے حکمت ریل

آج کل اس طرح کے مسائل میں بھی "اختلاف وانحراف" کی "صدامے بازگشت" سننے میں آرہی ہے، حالاں کہ اس کااختلاف سے کوئی تعلق نہیں،اس لیے ایسے مسائل کودقت ِنظر کے ساتھ بچھنے کی ضرورت ہے ورنہ تھوڑی عجلت بھی "تشابہ " کاسب بن سکتی ہے۔

ہاں کسی فقیہ پر دہ فرقِ لطیف داضح نہ ہواور اس نے دیانت داری کے ساتھ دل میں خدا کا خوف رکھتے ہوئے اپن پوری کوشش حقیقت تک رسائی اور حکم کے استخراج میں صرف کر دی مگر اس کا دل اس پر جمتا ہے کہ دونوں ایک ہیں تواب یہ "تشابہ" نہیں بلکہ "تحقیق وتحرّیِ قلب" ہو گا۔ ایسے صاحب اجتہا دفقہا کے اقوال کو باہم ایک دوسرے سے اختلاف کہ سکتے ہیں مگر ان حضرات پر بھی جب فرق واضح ہوجاتا ہے تو فوراً حق کی طرف رجوع فرما لیتے ہیں اور اس وقت ظاہر ہوجاتا ہے کہ پیر مگر ان حضرات پر بھی جب فرق واضح ہوجاتا ہے تو فوراً حق کی طرف رجوع فرما لیتے ہیں اور اس وقت ظاہر ہوجاتا ہے کہ میں سر

اللّٰد کرے آپ سمجھ جائیں مری بات

(۳)۔ اکابر فقہا کے در میان دلائل کی بنیاد پر اختلاف ہوااور بعد کے لوگوں نے ایک فقیہ کا اتباع کیا تواہے بھی

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اختلاف نہیں کہتے۔ مثلاً امام أظلم اور صاحبین رضا پہنچا کے در میان اختلاف ہوااور بعد میں اصاغر نے امام اعظم کا اتباع کیا، یا      |
| صاحبین اورحضورغوث پاک ﷺ میں اختلاف ہوااور اصاغر صاحبین کا اتباع کریں توبیہ نہیں کہا جائے گاکہ اصاغر نے حضور                      |
| غوث پاک یاصاحبین سے اختلاف کیا۔                                                                                                  |
| سیدی اعلیٰ حضرت ﷺ فقہ میں امام أظلم ابوحذیفہ وَتَنْ اللَّہُ کے مقلد ہیں اور طریقت میں حضور غوث پاک وَتَنْ اللَّ                  |
| سلسلے سے مرید دمعتقد، جن کی شان میں آپ نے عرض کیا ہے:                                                                            |
| تیری سرکار میں لاتا ہے رضااس کوشفیع جو مِرا غوث ہے اور لاڈلا بیٹا تیرا                                                           |
| ادر سب کو معلوم ہے کہ فقہی فرعی مسائل میں امام ابو حنیفہ کا مذہب الگ ہے اور حضور غوث پاک کا مذہب الگ، تو                         |
| امام ابوحنیفہ کے اتباع کی وجہ سے بیے نہیں کہا جاسکتا کہ سیدی اعلیٰ حضرت بطلیخ نے غوث پاک سے اختلاف کیا۔                          |
| اب فرض شیجیے کہ امام حسن بن زیاد رشیط کی سے امام ابو حنیفہ رضائقات کا کوئی قول مردی ہوادر امام ابو حنیفہ رشیط کی ک               |
| اصل مذہب اس کے سواہو پھر مشایخ حنفیہ کا ایک طبقہ اصل مذہب پر فتویٰ دے اور دوسراطبقہ اس سے عدول کرکے قولِ                         |
| مردی پر فتویٰ دے۔ اس کے ایک زمانہ بعد کسی دنی ضروری مصلحت کی بنا پر بعد کے فقہما پہلے طبقہ کے مشایخ کا قول اپنالیس               |
| توکیا ہے دوسرے طبقۂ مشایخ سے اختلاف ہو گا؟ ایسانہیں۔                                                                             |
| ہاں اختلاف ان مشایخ کرام کے در میان ہے اور یہ بعد کے فقہا تواضیں میں سے ایک دوسرے کی پیروی کرنے                                  |
|                                                                                                                                  |
| فتادیٰ عالم گیری میں اِستصناع کے باب میں امام عظم اور ان کے صاحبین کے در میان سے اختلاف مذکور ہے کہ فرمائش                       |
| بیع میں سامان دینے کی مدت ایک ماہ سے کم ہو توامام کے نزدیک اِستِصناع ہے ور نہ تملم۔ مگرصاحبین رحمہا اللہ فرماتے ہیں کہ           |
| یہ مدت ایک ماہ یااس سے زیادہ ہو توبھی استصناع ہی ہے۔ اس اختلاف کے رونما ہونے کے بارہ سوبرس بعد شرعی کونسل                        |
| آف انڈیا برلی شریف نے ایک دینی مصلحت کی بنا پر صاحبین رحمہا اللہ تعالی کے مذہب کو اختیار کرکے اس کے مطابق فیصلہ                  |
| صادر کر دیا توکیا بیہ ارباب شرعی کونسل کا امام اعظم سے اختلاف ہے اور ان حضرات نے توصاحبین کا دامن تھاما ہے۔لہٰذ اان              |
| حضرات کی طرف" امام عظم ڈلنٹ پنا پنائے ہے اختلاف" کی نسبت نہیں کرنی چاہیے۔                                                        |
| اور بیہ ایک بن اتفاق ہے کہ اس باب میں ہمارے فقہاے اہل سنت کی ایک جماعت ،مجلسِ شرعی جامعہ اشرفیہ کے                               |
| فقهی سیمینار میں پہلے ہی بیہ فیصلہ کر چکی تھی، پھر چار سال بعد شرعی کونسل بھی اسی نتیج پر پہنچی ۔ بیہ اللّٰہ کا شکر ہے کہ خاص اس |
| باب میں مجلس شرعی طعن دشتنیع سے محفوظ ہے۔                                                                                        |
| <b>(م))</b> جواحکام زمانہ کے بدلنے کی وجہ سے بدلتے ہیں وہ بھی "اختلاف " کے دائرّے میں نہیں آتے ، سات طرح                         |
| کے احکام ہیں جو-ضرورت، حاجت، عموم بلویٰ، عرف، تعامل، دینی ضرورت مصلحت کی تحصیل اور فساد موجود یا مظنون                           |

بطن غالب کے ازالہ ۔۔ کی بنیادوں پر گردش کرتے رہتے ہیں اور یہ بنیادی زمانے کے بدلنے کے ساتھ بدلتی رہتی ہیں اس

www.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ٢٢ ليے احکام بھی بدلتے رہتے ہیں۔

فقہافرماتے ہیں کہ محتاج کے لیے سودی قرض لیناجائز ہے لیکن زمانے کے بدلنے کے ساتھ «محتاج "غنی ہو گیا توفقہ کا ایک ادنی طالب عالم بھی کہے گا کہ اسے سودی قرض لیناجائز نہیں، تو کیا یہ فقہا سے طالب علم کا اختلاف ہے، ایسانہیں بلکہ حق سیہ ہے کہ حالت کے بدل جانے سے حکم خود ہی بدل گیا ہے ، اور طالب علم اسی کو بیان کر رہا ہے۔ شیر خوار بچے کو نگار ہناجائز ہے اور جوان کو ننگے رہنا حرام۔ اسے توعوام بھی بیجھتے ہیں کہ یہ دوفقہا کا اختلاف نہیں بلکہ

کیوں کہ مسئلہ اگر اشباہ د نظائر سے ہو تو دہاں فرقِ احکام صورت مسئلہ کے مختلف ہونے کی وجہ سے ہو گا اور بیہ فقہا کا باہمی اختلاف نہیں ۔

ادر اکابر فقتہا کے در میان اختلاف اقوال وضحیح ہوتوان میں سے کسی فقیہ کی پیردی کرنے دالے کی طرف اختلاف کی نسبت نہ ہوگی، ہماراکام ہے ان میں سے کسی ایک کااتباع، ہم نے دہی کیا ہے۔ ادر مسئلہ کی ذابہ اتبار ہار ہیں

ادر مسئلے کی بنیاد ساتوں اسباب شرعیہ میں ہے کسی سبب پر ہو توبیہ بنیاد بدلنے سے حکم میں تبدیلی ہوگی، نہ کہ یہ فقہا کا باہمی اختلاف ہوگا۔

فرقِ احکام ایک ہی "قول" کے منطوق و مفہوم مخالف کی وجہ سے ہو تو بہر صورت صاحب قول کا اتباع ہے، نہ کہ ان سے اختلاف۔ توسی کی طرف اختلاف کی نسبت اس وقت کریں گے جب مسئلہ ان چاروں صور توں میں ہے نہ ہو۔ بیہ "اختلافِ فقہی" کا ایک سادہ سا تعارف ہے در نہ گہرائی میں اتر کر کلام کیا جائے تواس کا دائرہ ادر محد دد ہو سکتا ہے

اس لیے کسی مسئلے میں اگر آپ "فرق احکام" دیکھیں تو درج بالا صور توں کو سامنے رکھ کراچھی طرح غور فرمائیں اور بلاتحقیق کسی کی طرف "اختلاف" کی نسبت کرنے سے احتراز کریں اور کم از کم فقہا کو توبیہ لفظ ہولتے وقت اپنی عظمت شان کا احترام کرنا ہی چاہیے۔

ی ختنی مذہب میں کیکڑا حرام ہے اور شافعی مذہب میں حلال۔ ۲۰ ہمارے مذہب میں امام کے پیچھے قرآن پڑھناناجائز ہے اور شافعی مذہب میں جائز بلکہ واجب۔ ۲۲ اپنے مذہب میں نماز میں درود شریف پڑھناسنت ہے اور شافعی مذہب میں فرض۔

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۴٨ اپنے مذہب میں نماز میں بھول کر درود شریف پڑھنے سے سجیر ہُ سہوداجب ہو گاادر شافعی مذہب میں نہیں،۔ اپنے مذہب میں اگر کوئی تخص جانور ذن گرتے وقت کسم اللہ قصد آنہ پڑھے توجانور حرام ہے مگر شافعی مذہب میں 🖈 حلال۔ ارے یہاں شرم گاہ کو حیوونا ناقض وضونہیں اور شافعی مذہب میں ہے۔ اینے مذہب میں کوئی عورت کسی عورت کے ساتھ سفر جج کونہیں جاسکتی اور شافعی مذہب میں جاسکتی ہے۔ اپنے مذہب میں بے وضو تخص قرآن پاک کوغلاف منفصل کے ساتھ چھو سکتا ہے اور شافعی مذہب میں نہیں۔ ہیہے "اختلاف"اور بیہ ہے ائمۂ کرام کے در میان اختلاف مذاہب کی ایک ہلکی سی جھلک، ور نہ چاروں ائمۂ مٰداہب کے در میان ایسے بہت سارے مسائل میں اختلافات ہیں، بلکہ خود اپنے مذہب میں اپنے ائمہ کے در میان بھی کثیر <sup>م</sup>قامات پر فروعی اختلافات پائے جاتے ہیں، یہاں تک کہ استاذ اور شاگر دمیں اختلافات ہیں اور بیہ اختلافات چوں کہ خیرِ امت کے ہیں اس لیے بیہ بجامے خو در حمت بھی ہیں۔ اس کی وضاحت کے لیے دومسئلے پڑھیں: نائب مفتى أظلم حضرت مفتى محمد شريف الحق امجدي دلالتخلط يتراكصت بين: "قنوتِ نازلہ میں دعاقبل رکوع ہے یا بعد رکوع ?" اعلیٰ حضرت امام احد رضا فاضل بریلوی مِنْ اللَّ کَ فَتویٰ ہے کہ: «قبل رکوع ہے »اور صدر الافاضل حضرت مولاناتیم الدین مراد آبادی کافتون ہے کہ بعدِر کوع۔ اعلیٰ حضرت قدس سرہ کافتویٰ ہے کہ مزامیر کے ساتھ قوالی مطلقاًناجائز ہے مگر ہمارے اکابراہل سنت کا ایک طبقہ اسے جائز جانتاہے ادر نہ صرف جائز جانتاہے بلکہ سلوک میں مُمِدومعادن جان کراسے سنتابھی ہے ادر سنا تابھی ہے۔<sup>(1)</sup> ہیہ داقعی اختلاف ہے پھڑھی اعلیٰ حضرت ﷺ اور صدر الافاضل اور حضرت اشرنی میاں علیہم الرحمہ کے در میان رشتہ ک محبت قائم ربااورفقهي اختلاف قلبي اختلاف كاباعث نهبن سكا آج کے دور میں ہمارے علمامے محققین نو پیدا مسائل میں جو تحقیقات فرماتے ہیں وہ اختلافات کی حدول سے بہت ددر ہیں وہ تواپنے بزرگوں کے کلام مطلق پاکلام عام پاکلام کے مفہوم مخالف کا سہارا کیتے ہیں یا پھر ساتوں شرعی بنیادوں ک گردش ہے جہاں حکم میں تبدیلی ہور ہی ہوتی ہے اس کاانکشاف فرماتے ہیں۔ واضح ہو کہ عہد رسالت و عہد صحاب سے کر آج کے عہد انحطاط تک ساتوں شرعی بنیادوں کی گردش کے باعث بدلنے والے احکام بے شار ہیں اور آج کے فقہاے محققین جو عرق ریزی فرمار ہے ہیں یافرما چکے ہیں،اس کارشتہ عہدِ صحابہ وعہدِ ر سالت سے جُڑا ہوا ہے اور اس روش نیک پر انگلی اٹھانا اچھی بات نہیں۔ تاہم اب بھی کوئی وہی راگ الاپے جائے توہم اسے " سلام" کہیں گے اور امام عشق و محبت اعلیٰ حضرت بِمَالِظِینَ کے بقول عرض کریں گے۔ ع چھوڑ کے نغمہ 'حجاز دیس کی چیز گائی کیوں

(۱) اسلام اور چاند کا سفر، ص: ۱۰.

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) کے



سوالات اور خلاصے مرتب کرنے والوں کا چارٹ

| r            |                              | -<br>1   |                  |         |                           | ,       |                      |  |
|--------------|------------------------------|----------|------------------|---------|---------------------------|---------|----------------------|--|
| ىتوى،امرىكە  | مولاناقمرالحسن بس            | رضوى     | مولاناعبدالحق    | رضوى    | محدنظام الدين             | مصباحى  | علامه حمراتم         |  |
| جلاصے        | سوالات                       | خلاصے    | سوالات           | خلاصے   | سوالات                    | خلاصے   | سوالات               |  |
| _            | r                            | 1        |                  | ۴       | <b>r</b> 9                | ٣       | -                    |  |
| یین مصباحی   | مولانامبارك                  | عباحى    | مفتى بدرعاكم م   | القادرى | ی مفتی محمد معراج القادری |         | مفتى ال مصطفىٰ مصباى |  |
| خلاصے        | سوالات                       | خلاصے    | سوالات           | خلاصے   | سوالات                    | خلاصے   | سوالات               |  |
|              | 1                            | 1        |                  | -       | 1                         |         | 4                    |  |
| یلی مصباحی   | مولانا تحدناهم               | رى قادرى | مولاناحمدصدرالود | مصباحى  | مولانانفيس احمر           | ىسلامى  | مولانازابدعل         |  |
| خلاصے        | سوالات                       | خلاصے    | سوالات           | خلاصے   | سوالات                    | خلاصے   | سوالات               |  |
|              | -                            | 9        | ٣                | · ()    | ٢                         | 1       |                      |  |
| اعالم معباحى | مولانامحد عرفان              | ،معباحی  | مولاناناصرحسين   | مصباحى  | مولاناد تتكيرعالم         | ،مصباحی | مولاناساجدعل         |  |
| لاصے/تذیل    | سوالات خ                     | خلاصے    | سوالات           | خلاصح   | سوالات                    | خلاصے   | سوالات               |  |
| 1/0          |                              | 1        | Y                | 1       | -                         | ۲       | -                    |  |
| سی داری      | ا رابلد د                    | معباحی   | مولانافاراحد     | نمصباحى | مولاناعارف حسير           | نمصباحى | مولاناحمهارول        |  |
| ţ            | ىيەچار <b>ٹ بى</b> سوىر<br>س | خلاصح    | سوالات           | ہے/تذیل | سوالات خلا۔               | خلاصے   | سوالات               |  |
| ç,           | <u> </u>                     |          | _                |         |                           |         |                      |  |
| <i></i>      | ہے:ا۵                        | كل خلا   |                  |         | ے: ۵۱                     |         |                      |  |

ناموں کو چھوڑ کر سارے موادلی کمپوزنگ، سیٹنگ اور تزمین جناب ماسٹر مہتاب پیامی صاحب شعبہ کمپیوٹر جامعہ انترقیہ نے ل ہے۔مجلس ان سبحی حضرات کی شکر گزار ہے۔ ب

فضیلت سال اول کے طلبہ ہر سال کوئی اہم کتاب " یوم مفتی اعظم " کے موقع پر شاندار طریقے پر شائع کر کے اس ک رسم اجراکراتے ہیں، اس سال انھوں نے " جدید فقہی مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے " کا انتخاب کیا، اس کتاب کی طباعت میں انھوں نے تفریجا دو ثلث مالی تعادن کیا ہے ۔ ہم ان کے اس انتخاب اور تعادن پر تمام رفقامے مجلس کی طرف سے ان کا (جدید سائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) شکر بید اداکرتے ہیں اور دعاکرتے ہیں کہ خداے کر یم اخصی عالم کامل ، عالم باعمل ، عالم بافیض بنائے اور ان سے دین حذیف کی زیادہ سے زیادہ خدمات لے اور اخصی ہرگام پر شاد کام فرمائے۔ نام اس کتاب کا حضرت مصباحی صاحب دام خلائے تجویز کیا ہے ، کتاب کی فائنل کا پی آنے کے بعد کتاب حضرت کی ، می خدمت میں پیش ہوتی ہے چھر وہاں سے جاری اور منظور کی کے بعد پر یس بیجی جاتی ہے ۔ شکر اللہ مساحدید یہ ال

محمد نظام الدين رضوي [ناظم مجلس شرعى وصدر المدرسين جامعه اشرفيه ] ۲۸ ذی الحجه ۴۳۴ ۱۵/۹ رستمبر ۱۸ ۲۰ ۶۰، یک شنبه

مجلس شرعی کے چند بنیادی اصول

از: محمد نظام الدین رضوی ناظم مجلسِ شرعی وصدر شعبهٔ افتاالجامعة الاشرفیه، مبارک بور

مجلسِ شرعی ادر مجلسِ مذاکرہ درج ذیل اصولوں کی روشنی میں ہی مسائل کاحل تلاش کرنے کی پابند ہوگی۔ (1) کتاب اللہ ، سنت رسول اللہ اور اجماع سے استناد۔

اجماعی مسائل کی تعداد امام اسفرائینی ڈسٹیٹلٹیے کی صراحت کے مطابق بیس ہزار سے زیادہ ہے، بیہ اجماع پہلی، دوسری صدی ،جری میں منعقد ہوئے ہیں، کیوں کہ تیسری صدی سے اجماع کا انعقاد ممکن نہ رہا۔ فتادیٰ رضوبیہ میں ہے: ''سبحان اللہ ! اجماع شرعی: جس میں ''اتفاق مجتہدین'' پر نظر تھی، علمانے تصریح فرمائی کہ بوجہ شیزع و انتشار علما ف البلاد (شہروں میں علماکی کثرت اور ان کے پھیل جانے کی وجہ سے) دوصدی کے بعد اس کے ادراک ( دعلم ) کی کوئی راہ نہ رہی مسلم الثبوت اور اس کی شرح فواتح الرحموت میں ہے:

قال الإمام أحمد: "من ادّعى الإجماع على أمر فهو كاذب" والجواب أنه محمول على حدوثه الآن، فان كثرة العلماء والتفرّق في البلاد الغير المعروفين مُر يبُّ في نقل اتفاقهم. اه نيزاى يس ب:

تحقيق المقام: إنّ في القرون الثلاثة — لا سيما القرن الأول: قرن الصحابة رضى الله تعالىٰ عنهم --- كان المجتهدون معلومين بأسمائهم و أعيانهم وأمكنتهم، خصوصًا بعد وفاة رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وآله وأصحابه وسلّم زمانا قليلا و يمكن معرفة اقوالهم و احوالهم للجادّ في الطلب. نعم، لا يمكن معرفة الإجماع ولا النقل الآن، لتفرّق العلماء شرقا و غربا ولا يحيط بهم علم أحداه. ملخصًا.<sup>(1)</sup>

(') فتاوى رضو يه، ص: ٢١٠، ج: ٨، رساله المنى والدرر. سنى دار الاشاعت، مبارك پور.

- (٣) فتاوى رضويه، باب الوضو، ص ٢١: ج: ١، سبى دار الاشاعت، مبارك پور
- (۳) حاشيه فتاويٰ رضويه، باب الوضو، ص:۲۱، ج:۱، سنى دار الاشاعت، مبارك پور
  - (۵) فتاوى رضويه، ص: ۳۲٦، ج: ٨، سنى دار الاشاعت، مبارك پور.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ( جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ( جن میں ۔ ( ب ) اطلاق وعموم اور الحاق وانطباق قیاس کے باب سے نہیں ۔ لہٰذامجلس کو ان سے استد لال کی اجازت ہوگی ۔ فتادی رضوبیہ میں ہے:

" اطلاق وعموم سے استدلال نہ کوئی قیاس ہے ، نہ مجتہد سے خاص کیا بیندہ خاتم. المحققین فی ا۔صول الريشاد." <sup>(۱)</sup>

رسائل ابنِ عابدين شامى ميں شرح ہديد ابنِ عماد سے ہے۔

"فإن المسائل المدونة في الفقه انما يتكلمون عليها من حيث كلّياتها، لامن حيث جزئياتها، فلا يقال في الجزئيات التي انطبق عليها أحكام الكليات أنها غير منقولة، ولا مصرح بها، فكم من جزئي تركوا التنبيه عليه لأنّه يُفهم من حكم كلي آخر بطريق الأولوية --- وفرّق بين تطبيق الكليات على الجزئيات وبين التخريج بأن التطبيق المذكور تفسير المراد من نفس الكلي مع ولوية، والتخريج نوع قياس. اه<sup>(٢)</sup>

(۲) قابلِ تغییراحکام میں مجد دِ اُظلم علیہ الرحمۃ والرضوان کے بیان کردہ اسبابِ ستہ کو بنیادی حیثیت حاصل ہوگ، آپ رقم طراز ہیں:

''چھ ہاتیں ہیں، جن کے سب قولِ امام مدل جاتا ہے، لہٰذاقول ظاہر کے خلاف عمل ہو تاہے۔اور وہ چھ باتیں سے ہیں: ضرورت، دفعِ حرج، عرف، نعامل، دینی ضروری مصلحت کی تحصیل، کسی فساد موجود یا مظنون نظن غالب کا ازالہ، ان سب میں بھی حقیقۃ قولِ امام ہی پرعمل ہے۔''<sup>(۳)</sup>

(**ے)** بیان کم کہ حنفیہ اس کے (مفہوم مخالف کے) قائل نہیں۔ بیان

حنفيه صرف عباراتِ شارع غير متعلّقه بعقوبات ميل الكلفى كرتے بيل، كلام صحاب ومّن بَعدَ هم من العلماء ميرم نهوم مخالف بے خلاف مرعى وعتبر - كما نص عليه فى تحرير الاصول والنهر الفائق والدّر المحتار وغير ها من الأسفار وقد ذكرنا نصوصها في رسالتنا "القطوف الدّانية لِمَن أحسن الجماعة الثانية." <sup>(٣)</sup> السحبارت كاحاصل بير بي كه:

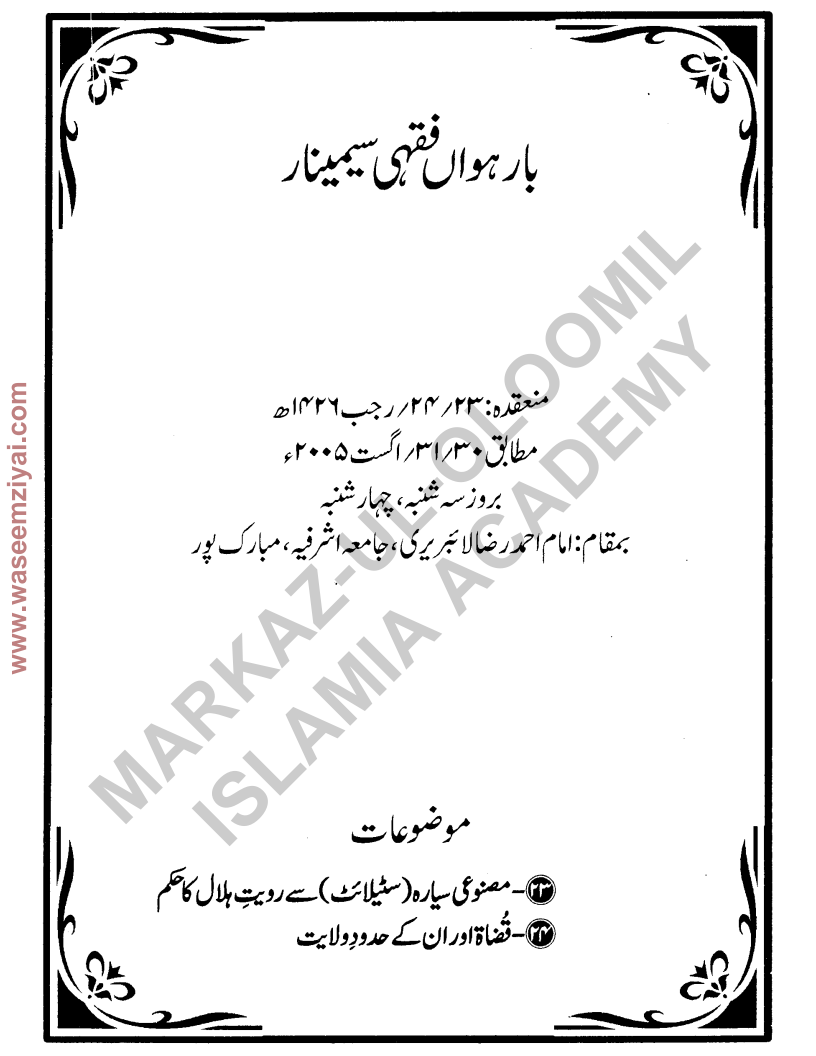
۲۵ - اللہ عزوجل اور رسول اللہ ہڑا پیلائی کے کلام (آیات واحادیث) میں نہوم مخالف غیر معتبر ہے۔ ۲۵ - ہاں جن آیات واحادیث کا تعلق عقوبات سے ہے، ان میں مفہوم مخالف معتبر ہے۔ ۲۶ - یوں ہی کلام صحابہ اور بعد کے علما کے کلام میں مفہوم مخالف بالاتفاق معتبر ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں۔

- (۱) فتاوى رضويه، رساله اجتناب العمال عن فتاوى الجهال، ص: ٤٩٣، ج:٣، سنى دار الاشاعت، مبارك پور.
  - (٢) رسائل ابن عابدين ص:١٤٩،١٤٨، ج:١، رساله تنبيه ذوى الافهام
- (٣) حاشیه فتاوی رضویه ، ج: ۱، باب المیاه، ص: ٣٨٥، رساله اجلی الاعلام ، رضا اکادیمی، مبارك پور.
  - (٣) فتاوي رضويه جلد دوم، ص:٣٩٥، باب الاوقات، رساله: حاجز البحرين، رضا اكاديمي، ممبئي

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۵۵ شرح وقاميد ميں ہے: "ولا خلاف في أن التخصيص بالذكر في الروايات يدلّ على نفى الحكم عما عداه." اه<sup>()</sup> در مختار میں ہے: "لأن مفاهيم الكتب حجّة، بخلاف أكثر مفاهيم النصوص، كذا في النهر، وفيه من "الحدّ": المفهومُ معتبر في الروايات اتفاقا و منه أقوال الصحابة. " اه (") (۸) کسی مسئلے سے متعلق علام مجلس کا ایک نتیجہ پر انفاق ہوجائے تواسے مجلس کا فیضلہ قرار دیاجائے گااور اگر کا فی بحث وتمحيص کے باوجود اتفاق نہ ہو سکے تومسئلہ کو اختلاف آراکے ساتھ درج کرلیا جائے گا۔

**ፚፚፚፚፚ** 

(۱) شرح وقايه، كتاب النكاح، ص: ۹ ۵، ج: ۲، باب المهر، مجلس بركات، مبارك پور (۲) درِ مختار المطبوع مع رد المحتار، ص: ۲۲۹، ۲۳۰، ج: ۱، كتاب الطهارة، دار الكتب العلمية، بير وت



جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم)

نوعی سیارہ (سٹیلائٹ) *سے روپیت ہ*لال کا حکم

69

🛠 - سوال نامه

الم-خلاصة مقالات

\$ - فيل

ماکل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) سوال نامه تصنوعی سیارہ سے رویتِ ہلال کاحکم ترتيب:مفتى محد نظام الدين رضوى، ناظم مجلس شرعى، جامعه اشرفيه، مبارك يور باسمه سبحانه وتعالى آج کے دور میں اسلام کوسب سے بڑا خطرہ نام کے مسلم حکمرانوں سے ہے جو غیروں کے آلئہ کاربن کر مسلمانوں کو اسلامی تہذیب و ثقافت اور آئین وردایت سے برگشتہ کرتے رہتے ہیں۔ اس کی ایک ملکی مگر تازہ مثال ہیہ ہے کہ وہ امت کے اتحاد اور تہذیبی وحدیت کا خوب صورت نغرہ لگاکر ساری دنیا میں ایک ہی بار سیٹ لائٹ (Satellite) کے ذریعہ جاند کی پیدائش کا تماشہ دکھانا چاہتے ہیں، جس کے نتیج میں ردزے ادر عید دغیرہ کے مبارک و مسعود موقع پر مسلمانوں کے در میان تفریق وانتشار پیدا ہونا ناگز برہے۔فروری۵۰۰۰ء میں ایک ہندی اخبار میں بیہ خبر شائع ہوئی ہے۔ " چاند کا بہتہ لگانے کے لیے عرب ممالک کے ساتھ سبھی مسلم ممالک نے ایک خاص سیٹ لائٹ بنانے کا متفقہ فیصلہ کیاہے۔اس پر مارچ ۵ • • ۲ء سے سرکاری طور پر کام شروع ہوجائے گا،اس کی تیاری میں ۵۱؍ ماہ لگیں گے۔ اس کے بعد اے چھوڑاجائے گا۔ بیرسیٹ لائٹ صرف اس کام کے لیے ہو گاکہ دہ جاند کی بالکل صحیح حالت سے آگاہ کرائے، جسے دینا بھر کے مسلمان چاند کواپنے ٹی وی چینلوں پر دیکھ سکیں گے۔ اس خاص سیٹ لائٹ کا منصوبہ مصر کے شعبۂ افتاد دار القصاب ے 199ء میں پیش کیا تھا، جس پر او. آئی. سی. (. O.I.C)اور رابطہ عالم اسلامی نے بھی اپنی منظوری دی تھی، اس کے ساتھ اس منصوبہ پر عرب ممالک، نیزمسلم ممالک نے بھی اتفاق کیا۔ صرف تیونس کو چھوڑ کر کہ اس کی فکر میں چاند دیکھ کر ہی چاند کا حساب لگاناکافی ہے۔اس منصوبہ کی نگرانی کے لیے ایک اعلی تعلی کمیٹی بنائی گئی ہے،جس میں معروف علماے دین اور سائنس کے ماہرین کے ساتھ بھی عرب اور مسلم ممالک کے نمائندے شامل ہیں۔اخبار کے مُطابق ۱۹ر دسمبر ۲۰۰۳ء کو مصرکے مفتی شیخ علی جمعہ نے سیٹ لائٹ کے چھوٹے منصوبہ کاکلی کھی کمیٹی کے دیگر ممبروں کی موجودگی میں اعلان کیا۔ قاہرہ یونیور ٹی کے چانسلرعلی عبدالرحمٰن نے بتایاکہ اس سیٹ لائٹ کی نیادی پر آٹھ ملین ڈالرضرف ہوں گے جس میں سبھی مسلم ممالک حصہ لیس گے ۔ انھوں

| جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نے بتایا کہ بیر سیٹ لائٹ چھوٹے سائز کا ہو گااور وہ ہر طرف چکر لگائے گااور چاند کی پیدائش کی بوری تصویر کے ساتھ دوقت |
| اور جگہ کابھی تعین کرے گا۔ سیٹ لائٹ بتائے گاکہ کہاں کہاں بادل چھائے ہیں اور کہاں کہاں ہواکی آلو دگی ہے اور کہاں     |
| کہاں ٹڈیوں کے گروہ وغیرہ ہیں۔ اس کی بوری جانگاری دے گا۔                                                             |
| مفتی مصر شیخالی جعہ نے بتایا کہ اس سیٹ لائٹ کے ذریعہ ہم ایک ہی بار میں چاند کو دیکھ سکیں گے اور اس سلسلے میں        |
| آنے دالی پریشانیوں اور مسائل کو دور کیا جاسکے گا، کیوں کہ اس کا تعلق امت کے اتحاد اور تہذیبی وحدت سے ہے۔ " (ختم)    |
| خدانه کرے اگریہ سیٹ لائٹ تیار ہو گیااور چاندکی پیدائش ٹی. دی. چینلوں پر نظر آنے گگی توامت کا شیرازہ منتشر ہو        |
| کررہ جائے گااور سب سے زیادہ مشکلات کاسامنا اہل حق اہل سنت وجماعت کو کرنا پڑے گا۔                                    |
| اس لیے ہمیں قبل از وقت اس کے دفاع کے لیے تیار رہنا چاہیے۔                                                           |
| سیٹ لائٹ کیا چیز ہے، اور اس کا طریق کار کیا ہے؟ اس کی وضاحت انٹر میڈیٹ کی ایک در سی کتاب "نوتن                      |
| ماد ھیمک بھوتگی" میں بوں کی گئی ہے:                                                                                 |
| ''سیٹ لائٹ کو مصنوعی سیارہ کہا جاتا ہے ،اسے راکٹ کے ذریعہ مدار (Orbit) میں قائم کیا جاتا ہے ،اس و بتہ سے            |
| کہ بیرز مین کے گرد گھومتاہے، بیرز مین کے کرہ ہواسے باہررہ کرزمین کے گرد گھومتاہے۔اس کی رفتار آٹھ کلومیٹر فی سینڈ    |
| ہوتی ہے۔ بیرایک دن میں زمین کا دس سے بیں جکر لگالیتا ہے۔ بیر مصنوعی سیارہ کسی خاص جگہ کی تصویر لے کر زمین پر بھیجتا |
| ہے، اس طرح کے سیارے سے ٹی وی سگنل کو منعکس کر کے دور دراز کے علاقوں میں بھی بیہ تصویریں دکھائی جاسکتی ہیں۔          |
| اس سے مندرجہ ذیل کام لیے جاسکتے ہیں۔                                                                                |
| (ا) کرہ ہوا کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔ (۲) زمین کی شکل کے بارے میں علم حاصل کیا جاسکتا ہے۔                            |
| (۳)موسم کی اطلاع دی جاسکتی ہے۔ (۴)سورج اور خلاسے ریڈیو سگنل بھیجنے میں مد دمل سکتی ہے۔                              |
| ۵) ٹی وی اور ریڈیویکنل جیجنے میں مدملتی ہے (۲)انسان کی خلائی پر داز اور جنگ کے دوران بھی بیہ مد دکرتا ہے۔           |
| (۷) ستارہ ٹوٹنے کے عمل کو مجھا جاسکتا ہے۔ (۸) ہوائی جہاز کے پائلٹوں کو بھی ست مے تعلق مد دمل کتی ہے۔                |
| ہید سیارہ جو تصویر زمین پر بھیجتا ہے اسے ٹی وی سِٹ پر دیکھا جاسکتا ہے۔                                              |
| ر نوتن ماد همیمک بھوتکی، حصہ اول، مصنف: کمار دِمتّل)                                                                |
| ان تفصیلات کی رژنی میں عرض ہے کہ:                                                                                   |
| 🕒 - چاندگی پیدائش کے دقت اس کی جو ہیئت ہوتی ہے دہ از روے علم ہیئت دلغت د شریعت " ہلال" ہے یانہیں ؟                  |
| 🗗 – ادر بہر حال ٹی وی چینل پر اس کی تصویر کامشاہدہ کیا شرعار دیتِ ہلال ہے ، یا اس کے حکم میں ہے ؟                   |
| براے کرم اس کی پوری شخفیق فرماکر حکم شرعی کوداضح فرمائیں تاکہ امت مِسلمہ کواس سے روشناس کیا جا سکے۔                 |

www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

خلاصة مقالات بعنوان مصنوعی سیارہ سے رویتِ ہلال کاحکم تلخيص نكار: مولاناساجدعلى مصباحي ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

مجلس شرع جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے بار ہویں فقہی سمینار میں تحقیق ومذاکرہ کے لیے تین موضوعات منتخب، ہوئے جن میں پہلا موضوع ہے "مصنوعی سیارہ اور رویت ہلال "۔اس موضوع سے متعلق ہندوستان کے مختلف اصلاع اور ریاستوں میں تدریس و تبلیغ اور تحقیق وافتا کا فریصنہ انجام دینے دالے علاد فقہااور مفتیان کرام کی خدمت میں درج ذیل دو سوال پیش کئے گئے تھے:

(1) چاند کی پیدائش کے وقت اس کی جوہیئت ہوتی ہے وہ از روئے علم ہیئت ولغت و شریعت "ہلال " ہے یانہیں ؟ (۲) اور سہر حال ٹی وی اسکرین پر اس کی تصویر کا مشاہدہ شرعاً رویت ہلال ہے ، یا اس کے حکم میں ہے ؟ ان سوالوں کے تعلق سے باون علمانے کرام و مفتیان عظام نے اپنے بیش قیمت تحقیقی مقالات اور گراں قدر آرا ارسال فرماکرمجلس شرعی کا دینی دعلمی تعاون کیا۔ بیہ مقالات وآرافل اسکیپ سائز کے ۲۳۸ صفحات پر مشتمل ہیں۔ ان کا مختصر

پہلا سوال اور اس کے جوابات چاند کی پیدائش کے وقت اس کی جو ہیئت ہوتی ہے وہ از روئے علم ہیئت دلغت و شریعت "ہلال " ہے یانہیں ؟ اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام کے تین نظریات سامنے ہیں: (1) چاند کی پیدائش کے وقت اس کی جو ہیئت ہوتی ہے وہ "ہلال "نہیں ہے۔ یہ نظریہ اکتیس علامے کرام کا ہے جن کے اسامے گرامی درج ذیل ہیں:

ا - مفتی شیر محمد رضوی، دارالعلوم اسحاقیہ، جودھ پور، راجستھان - ۲ - مولانا محمد حنیف خال رضوی، جامعہ نوریہ، بریل شریف - ۳ - مولانا نصر اللّہ رضوی مصباحی، فیض العلوم، محمد آباد، مئو۔ ۴ - مفتی محمد حبیب اللّہ خال مصباحی، فضل رحمانیہ،

(۲) چاند کی پیدائش کے وقت اس کی جو ہیئت ہوتی ہے وہ "ہلال "ہے۔ یہ نظریہ آٹھ علماے کرام کا ہے۔ ان کے اسماے گرامی درج ذیل ہیں:

ا - مفتى بدر عالم مصباحى، جامعه انثر فيه، مبارك بور ـ ٢ ـ مولانا قاضى فضل احمد مصباحى ، ضياء العلوم، يحى باغ، بنارس ـ ٣ ـ مولانا شمس الهدى مصباحى، جامعه انثر فيه، مبارك بور ـ ۴ ـ مولانا محمد اسحاق مصباحى، رام بور ـ ۵ ـ مولانا محمد نظام الدين قادرى، دارالعلوم عليميه، جمداشا،ى ـ ٢ ـ مولانا قاضى فضل رسول مصباحى، سراج العلوم، مهراج تنج ـ ٤ ـ مولانا شبير احمد، سراج العلوم، مهراج تنج ـ ٨ ـ مولانا شير محمد بركاتى مصباحى، دارالعلوم وارشيه، كموني

(۳) اگر چاند سے مراد نئے فلکیاتی چاند کا ظہور ہے جب تواس کی وہ ہیئت ہلال نہیں ہے اور اگر بھری نئے چاند کا ظہور ہے تودہ ہلال ہے۔ یہ نظریہ سات علماے کرام کا ہے جن کے اسماے گرامی درج ذیل ہیں:

ا۔ مولا ناعارف اللہ فیضی، فیض العلوم، محمد آباد، مئو۔ ۲۔ مولاناز اہدعلی سلامی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور۔ ۳۔ مولانا انور نظامی مصباحی، مدر سہ فیض النبی، ہزاری باغ۔ ۳۔ مولاناغلام جبلانی مصباحی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور۔ ۵۔ مولانا محد ع فان عالم مصباحی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور۔ ۲۔ مولانا محمد رفیع الزماں مصباحی،، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور۔ ۷۔ راقم السطور

جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 10 ساجد على مصباحي \_ جی باتی چھ مقالہ نگاروں نے اس کاکوئی جواب رقم نہیں فرمایا،اور نہ ہی اس تعلق سے اپنی کوئی رائے پیش کی۔ اس طرح پہلے سوال کے جواب میں بنیادی طور پر دوموقف سامنے آئے: (1) چاندکی پیدائش کے دقت اس کی جوہیئت ہوتی ہے دہ "ہلال" نہیں ہے۔ (٢) چاند کی پیدائش کے وقت اس کی جوہیئت ہوتی ہے وہ "ہلال "ہے۔ اورد کچیب بات س ب کہ موقف میں اختلاف کے باوجود دونوں کے دلائل ایک ہیں جو درج ذیل ہیں: بلال علم بيئت ميں ملک العلمیاعلامہ ظفر الدین بہاری علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: «محاق» کی حالت میں روشن حصبہ آفتاب کی طرف ہوتا ہے اور تاریک حصبہ ہم لوگوں کی جانب ، اس لیے معلوم نہیں ہوتا۔ پھراندازابارہ درجہ اجتماع سے الگ ہوجاتا ہے تو پھر تھوڑ اسماحصہ روشن معلوم ہونے لگتا ہے جسے "ہلال "کہتے ہیں۔ (۱) • تصريح شرح التشريح ميں ص ۵۳ پر ہے:

"و اذابعدعنها بعدايسير اأى قليلا من اثنتى عشرة درجة راينا منها أى من القمر أو من وجهه المضىء قليلا بقد رحا دة ما بين دائر تى النو روالر وية لتقاطعهما بحا دتين ومنفر جتين ومواجهة نصفه المضىءلحاذاة الشمس لنا بقدر هذه الحادة و هو الهلال" ـ

حاشیہ تصریح میں ہے:
 وانما سمی فی هذه الحالة هلالا لجريان عادتهم برفع الصوت عند رويته". (أيضًا)
 شرح زنج سلطاني للعلا مه عبد العلى البرجندي قلمي ص ٣١٣ پر ہے:

" ہلال بحسب لغت قمر راگویند در سه شب اول ماہ ، اما بعرفِ اہل نجوم قمر رادر شب اول ہلال گویند وبس ، ام تحقیق ماہیتِ ہلال چناں است کہ جرم قمر کثیف مظلم است لیکن صقیل است پس بجہت ِکثافت نور از شمس قبول می کند و بجہت ِصقالت آل نور از ومنعکس می شود برسطح ارض و آل راقمر گویند · "۔ شرح چنمینی ص ۸۷ پر ہے :

"واذا بعد (القمر) عن الشمس مقدار ا قريبا من اثنى عشر جزءاً او اقل منه او اكثر كذالك على اختلاف اوضاع المساكن فان المسكن اذا كان مدار القمر فيه اقرب الى الانتصاب يكون روية الهلال فيه اسرع ، بل الروية تختلف فى مسكن واحد ايضا بسبب قرب القمر وبعده واختلاف عروضه وكونه فى اجزاء مختلفة من فلك البروج وغير ذالك ...مال نصفه

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 🗲 المضيء الينا ميلا صالحا فنرى طرفا منه وهو الهلال." عبائب المخلو قات للعلامه القزوني ص • ٣ پر ہے: "ثمّ يقرب من الشمس فينقص الضياء من الجانب الذي بدا بالضياء على الترتيب الاوّل حتى إذا صار في مقابلة الشمس ينمحق نوره و يعود إلى الموضع الاوّل و ينزل كل ليلة منز لا من المنازل الثمانية والعشرين ثمّ يستتر ليلة فإن كان الشهر تسعة وّ عشرين استتر ليلة ثمانية وعشرين ، وإن كان ثلاثين استتر ليلة تسعة وّ عشرين و يقطع في استتاره منزلا ثمّ يتجاوز الشمس فيرى هلالا وذالك قوله تعالى والقمر قدّرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم ". • كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم ج ٢ص ٢٢٢ برب : و اهل الهيئة يريدون بالهلال ما يرى من المضيء منهااو ل ليلة صرح بذالك العلى البرجندي في تصانيفه" ـ • تواعد الفقه ص ۵۵۲ پر ہے: "الهلال عند اهل الهيئة ما يرى من المنىء من القمر اوّ ل ليلة." • تشريح الافلاك ص ٨٢ پر ہے: "واذا بعد عنها يسيرا راينا منه قليلا وهو الهلال، اي إذا بعد القمر عن الشمس بعدا قليلا اي قريبا من اثنتي عشرة درجة راينامن وجهه المضيء قليلا." المنجديس ب: "الهلال عنداهل الهيئة ما يرى من القمر أول ليلة.". التعريفات الفقهيه يس ب: "الهلال عند اهل الهيئة ما يرى من المضيء من القمر اول ليلة. ېلال لغټ عرب ميں: • تاج العروس ج2۱،ص ۸۰۸ پر ہے: الهلال بالكسر:غرة القمر وهي اول ليلة او يسمى هلالا لليلتين من الشهر ، ثم لا يسمى به إلى ان يعود في الشهر الثاني ، او إلى ثلاث ليال ثم يسمى قمرا ، او إلى سبع ليال وقريب منه قول من قال: يسمى هلالا إلى ان يبهر ضوءه سواد الليل ، وهذا لا يكون الافي

السابعة ، و قال ابو العبا س :سمي الهلال هلالا لان الناس يرفعون اصواتهم بالاخبار عنه ،

والجمع الأهلة ، ومنه قوله تعالى: يسالونك عن الأهلة.

ww.waseemziyai.coi

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

• لسان العرب ج10°، ص ١٢ پر ہے :

الهلال :غرة القمرحين يُهلَه الناس في غرة الشهر، و قيل: يسمى هلالا لليلتين من الشهر ثم لا يمسى به إلى أن يعور في الشهر الثاني ، وقيل: يمسى به ثلاث ليال، ثم يمسى قمرا، و قيل: يسمّا ه حتى يحجّر، و قيل: يمسى هلالا إلى أن يبهر ضوء ه سوادالليل و هذا لا يكون إلا في اليلة السابعة، قال أبواسحق: و الذي عندى و ماعليه الاكثر أن يسمى هلالا لليلتين فانه في الثالثة تبين ضوؤه والجمع أهلة، قال الأ صمعى :هو هلال حتى يحجر و يستدير كالخيط الرقيق . . . قال ابوالعباس: و يسمى الهلال هلالا للبلتين الناس يرفعون أصواتهم بالإخبار عنه، و في حديث عمر رضى الله عنه: أن ناسا قالو اله: إنا بين الجبال لا نُهلّ هلا لاإذا اهلّه الناس أي لا ببصره إذا بصره الناس لأجل الجبال .

غیاث اللغات اور ضراح میں ہے:
 ہلال: بہ کسرِ اول: ماہ نو تاسہ شب۔
 مجم الوسیط میں ہے:

الهلال: غرة القمر الى سبع ليال من الشهر ، و القمر في أواخر الشهر من ليلة السادس و العشرين منه إلى آخر .

المنجر مي ب
 المنجر مي ب
 المنجر مي ب
 اله ال الشهر أو إلى ثلاث أو إلى سبع.
 متن اللغات مي ب

الهلال:غرة لقمر أول ليلة منه حين يستهلُّه الناس.

**ہلال شرعی نقطہ نظر سے** شرعی اعتبار سے پہلی تاریخ کے چاند کو" ہلال "کہاجاتا ہے۔ • تفسیر کبیرج۲،ص۲۸۱ پر ہے:

الأهلة جمع الهلال و هو أول حال القمر حين يراه الناس. • تفيرروح البيان ج١، ص٣٠٣ پر ب :

الهلال أول ما يظهر لك من نورا لقمر إلى ثلث ليال ، و سمّي هلا لألان الناس ير فعون أصواتهم بالذكر عندر و يته.

اشعة اللمعات ن ۲، ص 22 پر ہے:

|       | -   |                                                   |
|-------|-----|---------------------------------------------------|
| ( M ) | ( ( | ( جدید مسائل پر علماکی رائیں اور قیصلے ( جلد دو م |
|       |     |                                                   |

ېلال: نام غره قمراست ، وبعضے گفته اند: تا دوشب ، وبعضے گفته اند: تاسه شب ، و ہفت شب نیز گفته اند۔

ان کتابوں کے علاوہ مقالہ نگار حضرات نے تفسیر قرطبی ص ۲۴۰ ، تفسیر لباب التادیل ، مفردات امام راغب ص ۵۴۴ ، تفسیر احکام القرآن ص ۲۹۹ ، تفسیر روح المعانی، احکام القرآن للجصاص الرازی ج۱، ص ۲۰۵ ، تفسیر المراغی ج۲، ص ۸۳ ، نسیم الریاض ص ۱۴۳ ، شرح الزر قانی علی الموطاح ۲، ص ۲۰۵ ، المصباح المنیر فی غریب الشرح الکبیر ص ۲۳۹ ، د غیر ما کتب کی عبار توں سے بھی استدلال فرمایا ہے۔

جو حضرات اس بيت كوبلال نبيس مان بي وهذ كوره شوابد سے يوں استدلال كرتے بيں: • مندرجه بالاعبار تيں شاہديں كه بلال وہى نياچاند ہے جسے ديكھ كرديكھنے والاباآ وازبلنديكار سكے: الهلال والله د

ان تفسیلات سے بیہ بات خوب داضح ہو جاتی ہے کہ چاند کی پیدائش کے دقت اس کی جو ہیئت ہو تی ہے دہ نا قابلِ رویت ہے کیونکہ بوقت دلادت نیرین کے در میان دس در جے کی دوری نہیں ہوتی جورویت کی حد میں آنے کے لیے ضروری ہے ادر ہلال کااطلاق امکان رویت کے بعد ہی ہو تاہے۔

- چاند کی پیدائش کے دقت سے دہ دقت مراد ہے جب کہ سورج کی ردشن چاند کے بال سے زیادہ بار یک حصہ پر پڑتی ہے ،اس دقت انسانی آنکھیں اسے دیکھنے سے قاصر ہوتی ہیں۔
  - اور جو حضرات اس بینت کوبلال مان بی وه ان عبارات سے بای طور استناد کرتے بی : • چاند کی پیدائش کا دقت مہینہ کی پہلی رات ہے ای دجہ سے ہلال کو پہلی رات کا چاند کہا جاتا ہے ''۔ • چاند کی پیدائش (خطہور ) افق غربی پر ہو تو عند الشرع دہ دجو د اُداصلاً ہلال ہے۔
- نحیال رہے کہ چاند کی پیدائش کا دقت وہ دقت ہوتا ہے جس میں رصد گاہوں کے جدید سائنسی آلات اور کبھی کبھی نئگی آنگھ سے بھی دیکھ لیاجاتا ہے۔

ان دونوں طرزِ استدلال سے بخوبی اندازہ ہوجاتا ہے کہ اصل اختلاف ولادتِ قمر کے وقت کی تعیین میں ہے لینی چاند پیداکب ہو تا ہے۔ اس لیے بعض مقالہ نگار محققین نے ولادت قمر کی دوسمیں بیان فرمائیں (1) فلکیاتی نئے چاند کاظہور (۲) بھری نئے چاند کاظہور۔ جیسا کہ تیسرے نظریہ (۳) کے تحت درج ہے۔ اس لیے بیدام تنقیح طلب ہے کہ چاند کی پیدائش سے کیا مراد ہے۔

**دو مراسوال اور اس کے جوابات** ٹی دی اسکرین پراس کی تصویر کامشاہدہ کیا شرعار دیت ہلال ہے ، یا اس کے حکم میں ہے؟ اس سوال کے جواب میں تمام مقالہ نگار مقفین اس امر پر شفق ہیں کہ ٹی دی اسکرین پر ہلال کی تصویر کا مشاہدہ شرعار دیت ہلال نہیں ہے اور نہ ہی اس کے حکم میں ہے۔

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🕻 ان کے دلائل کاخلاصہ درج ذیل ہے : شرع میں اعتبار عین ہلال کی رویت کا ہے، چنانچہ حدیث شریف میں ہے: صو موالرو يته و افطر والرو يته. اور سیٹ لائٹ کے ذریعیہ تی وی اسکرین پر نظر آنے والا جاند عین ہلال نہیں ہوگا، بلکہ وہ ہلال کی تصویر ہوگی جو ہلال کے مبائن د مغائر ہوگی۔ شرح السلم للملاحسن میں ہے: "و أما الأجزاء للمثال للشيء فليس أجزاء للشيء بل للأمر المائن له." (ص:٤) عکس و تصویر دیکھنے کاظم وہ نہیں ہوتا ہے جواصل وعین دیکھنے کا ہوتا ہے۔ چپانچہ در مختار میں ہے: "لاتحرم المنظور إلى فرجها الداخل إذا رآه من مِراة أو ماء لأن المرئي مثاله بالا نعكاس لاهو." (ج:٢، ص: ٢٧٠) • ردالمخبار میں ہے: "يشير إلى مافي الفتح من الفرق بين الرو ية من الرجاج و المر أة و بين الرو ية في الماء ومن الماء حيث قال: كأن العلة و الله سبحانه أعلم أن المرئي في المِر أة مثاله لاهو. " (ج٢ ،ص ٢٨) • فتح القدير ميں ہے: "النظر من وراء الزجاج إلى الفرج محرم بخلاف النظر في المرأة كان العلة و الله سبحانه ·أعلم أن المرئى في المرأة مثاله لاهو . " (ج ٣،ص ١٣١) • فآدىٰ ہندىيە مىں بحواليە فتادىٰ خانىيە ب "و لو نظر في مِرأة و رأى فيها فرج امرأة فنظر عن شهوة لا تحرم عليه أمها و ابنتهالأنه لم ير فر جها و إنما ر أي عكس فر جها و لو كانت المَر أة على شطّ حوض أوعلى قنطرة فنظر الرجل في الماء فرأى فرجها فنظر عن شهوة لا تثبت الحرمة. "(ج ١، ٢٧٣) عین شی ادر اس کی تصویر کے حکم میں فرق کی چند مثالیس سے بھی ہیں : نمازی کے آگے بیچھے، دائیں ہائیں اگر کوئی جاندار خواہ انسان ہی ہو تو اس کی نماز میں کوئی کراہے، نہیں ، لیکن اگر چہ جاندار کی تصویر نمازی کے دائیں بائیں، آگے پیچھے ہوتواس کی نماز مکروہ تحریمی ہے۔ بہار شریعت حصہ سوم، ص سا پر ہے: · · مصلی کے آگے یا دائیں بائیں تصویر کاہونامکروہ تحریمی ہے اور پس پشت ہونابھی مکروہ ہے۔ ج کے مہینوں میں اگر کسی کی نگاہ کعبہ شریف پر پڑگئی تو اس پر ج فرض ہوگیا ، کیکن ایام ج میں اگر کوئی کعبہ شریف کی تصویر دیکھ لے تواس پر صرف اس کے دیکھنے کی وجہ سے حج فرض نہیں ہو گا۔ • تلوار پاکسی اور دھار دار اوزار ہے کسی کا سر کاٹ کرتن سے جدا کرنے والا شخص اس کا قاتل ہے اور اس کے لیے

ww.waseemziyai.com

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| کا قاتل نہیں قرار پاتا،اور نہ ہی اس کے لیے قاتل کے احکام ہیں''۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تحفة المحتاج بشرح المنهاج مي ب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| یحب صوم رمضان بإکہال شعبان ثلثین یوماأورو یة الهلال بعد الغروب لا بواسطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| نحومِرأة كماهوظاهر ليلة ثلاثين منه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| اس کے تحت حاشیہ علامہ عبدالحمید شروانی میں ہے :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله نحومرأة :أي كالماء والبلّور الذي يقرب البعيد و يكبر الصغير في النظر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (ج:۲، ص:۳۷۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>ازروے شرع ثبوت رویت ہلال کے سات طریقے ہیں:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (۱) شهادة على الروية (۲) شهادة على الشهادة (۳) شهادة على القصناء (۴) كتاب القاضي الى القاضي (۵) استفاضه (۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اکمال عدت (۷) حوالی شہر کے دیہات دانوں کے لیے تو پیں سننا۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ان کے علادہ جتنے طریقے لوگوں نے ایجاد کیے ہیں سب باطل ونا قابل قبول ہیں ۔۔ادر سٹیلائٹ کے ذریعہ ٹی دی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| اسکرین پر تصویر ہلال کا مشاہدہ مذکورہ شرعی سات طریقوں کے علاوہ ہے اس لیے یہ بھی ناقابل قبول ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عموماً میصنوعی سیارے کرۂ ہوا ہے اوپر رکھے جاتے ہیں، کیوں کہ ہوا کی رگڑ سے ان کے کمز در اور بے کار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ہونے کا خطرہ رہتا ہے اور ہوا سے قرب کے باعث ان کی رفتار میں بھی خلل داقع ہوتا ہے ، اس لیے ان کی تصویر<br>کثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| کشی اور تصویر رسانی کاعمل بھی متاثر ہو تاہے۔ دوسر ی بات بیہ کہ اگران سار دن کو فضا کے اندر تبضیخ میں ذرا بھی<br>سر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| چوک ہو جائے تواس کا مدار بدل جائے گا اور وہ کسی اور مدار میں بھی پہنچ سکتا ہے جہاں ہمارے چاند کے علادہ تبھی<br>پینچ سکتا ہے جہاں ہمارے چانہ کا اور وہ کسی اور مدار میں بھی پہنچ سکتا ہے جہاں ہمارے چاند کے علادہ تبھی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دوسرے چاند موجود ہیں، اس لیے سٹیلائٹ کے ذریعہ ٹی وی اسکرین پر چاند دیکھنے سے اس کا یقین نہیں ہو سکتا کہ<br>مذہب سر ایر دار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| یہ چاندائی ماہ کاملال نو ہے۔<br>- میٹور پر کرین در اس تو مرس اتہ میں جاتہ ہوتا ہے کہ مار یہ براعما میں ہیں جب کہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سٹیلائٹ کائٹرول ایک آدمی کے ہاتھ میں ہوتا ہے تواُس کاعمل اِس کاعمل ہو گاادر اُس کی شہادت اِس کی شہادت نہ ہوتا ہے تو اُس کی شہادت اِس کی شہادت اِس کی شہادت اُس کی شہادت اُس<br>اُس کی سر کی سر اُس کی سر اُس کی سر اُس کی شہادت اِس کی شہاد |
| ہوگی، تو تکم اس کنٹر دل کرنے والے صحف کی طرف لوٹ جائے گا، اور وہ عموماً فاسق د فاجریا کا فرہو تاب اور باب رویتِ ہلال<br>میں ایسے شخص کا قول غیر معتبر ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ہیہہے باون مقالوں کا ایک <i>ختصر جائزہ ،</i> اب درج ذیل امور نقیح طلب ہیں۔<br><b>تنق</b> صہ مہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تنقيح طلب امور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (۱) چاند کی پیدائش سے کیا مراد ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (٢) ہلال شرعی کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (۳) ٹی دی اسکرین پر چاندد کیھنے سے شرعاً رویت ہلال کا ثبوت ہو گایانہیں ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

www.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



مصنوعی سیارہ (سٹیلائٹ) سے رویتِ ہلال کاحکم

ولادت قمر کی توضیح: محات کے وقت چاند کاوہ رخ جو سورج کے مقابل ہے روش ہوتا ہے اور وہ رخ جوز مین کی جائب ہے بالکل تاریک ہوتا ہے، اس حالت کے زوال پر جس آن سورج کی روشن ہماری جانب واقع تاریک رخ کے ایک خفیف حصے پر پڑتی ہے وہ می ولادتِ قمر کی حالت ہے اور اس حالت میں وہ انسانی نگاہوں کے لیے تیز دور بینوں کے ذریعہ بھی قابل رویت نہیں ہوتا، پھر بھی بتایا گیا ہے کہ اس وقت طولاً نور کی ایک ایسی لکیرین جاتی ہے جو تقریباً واو سطاح چو سو چوہ تر کلو میٹر رقبہ قمر پر مشتمل ہوتی ہے۔

اب دوسراسوال بیہ ہواکہ اس خفیف نوری لکیر کی تصویر سٹیلائٹ کے ذریعہ لی جاسکتی ہے یانہیں ؟ مندوبین کا اس پر اتفاق ہے کہ اس کی تصویر لینی ممکن ہے۔

**بلال عند الشرع کیا ہے؟:** چاندکی جس حالت کی رویت پر شریعت میں احکام کامدار ہے وہ چاند کی وہ ابتدائی حالت ہے جو نگاہوں کے لیے قابل رویت ہو۔ اس کو" ہلال "کہاجا تاہے۔ ان کی جہ آہر یہ مدید اس میں بی ڈیر میں کہ یہ نظر ہو ہیں ہیں۔

**چاندکی جوتصویر سٹیلائٹ کے ذریعہ ٹی وی اسکرین پر نظر آئے اس سے نئے مہینے کا ثبوت ہو گایا** نہیں ؟ جواب نفی میں ہے۔ دلیل میں کئی باتیں پیش کی گئیں۔

پر شریعت میں احکام کا مدار رویت کے ثبوت پر رکھا گیا ہے۔ شہادت، شہادۃ علے الشہادۃ، کتاب القاضی الی القاضی و غیرہ سب کا منتہی عین رویت ہلال ہے اور صورتِ مسئولہ میں عین ہلال کی رویت نہیں بلکہ تصویر ہلال کی رویت ہوگی اس لیے دہ معتبر نہیں۔ معتبر نہیں۔

💽 ٹی وی اسکرین پر نظر آنے والی تصویر ہلال میں اختمال ہے کہ پہلے کی ہوادر اس وقت دکھادی گئی ہو۔

ے سٹیلائٹ براہ راست تمام ٹیلی ویژنوں پر تصویر نہیں بھیجتا، بلکہ اس کا ایک مرکز ہوتا ہے جہاں سے وہ چھوڑا جاتا ہے وہیں وہ ساری معلومات اور تصاویر بھیجتا ہے۔ اب اس مرکز کو اختیار ہوتا ہے کہ اپنے یہاں ردک لے اور آگے نشر نہ (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد ددم))

کرے جیسا کہ جنگ کے زمانے میں ممالک ایسا کرتے ہیں۔اگر مرکزوہ تصویر آگے بھیجے توہر ملک میں ایک ٹی وی مرکز ہوتا ہے جو چاہے تودوسری جگہ کی تصویر اپنے یہاں آنے سے روک دے اور اپنے یہاں تصویر لے لی توبھی اسے اختیار ہوتا ہے کہ اپنے ملک کے ٹیلی ویژنوں پر دے یاردک رکھے۔اگر تصویر اپنے ملک میں نشر کر دی تواس ملک کے تمام ٹیلی ویژنوں پر اسے دیکھا جاسکے گا۔

اس تفصیل کاخلاصہ میہ ہے کہ ایسانہیں کہ سٹیلائٹ کی تصویر قدرتی طور پر خود بخود دنیا بھر کے تمام ٹیلی ویژنوں پر پہنچ جائے بلکہ بہت سے دسائط اور کئی انسانوں کی رضا اور ان کی حرکت وعمل کے بعد ہی وہ ٹی. وی. پر نظر آ سکے گی۔ اِن وسائط میں اکثرا یسے ہی افراد ملیں گے جو خود چاند دیکھ کر شہادت دیں تو معتبر نہ ہوتوان کے عمل دخل ہونے کے بعد جو تصویر ہم نے دیکھی وہ یقیناً نا قابل اعتبار ہے۔

ایسے سیارے عموماً کرہ ہوا سے او پرر کھے جاتے ہیں تاکہ ہوا کی رگڑ سے وہ کمزور اور بے کار نہ ہو جائیں۔ ہوا کا دائرہ بارہ سو کلو میٹر تک بتایا گیا ہے۔ اس کے باوجود سائنس دانوں کا بیا عتراف ہے کہ ہوا سے قرب کے باعث بھی مصنوع سیارے متأثر ہوتے ہیں اور ان کی رفتار میں خلل آجاتا ہے یار فتار کمزور ہوجاتی ہے اور کبھی ٹوٹ کر گربھی جاتے ہیں۔ ہوا وغیرہ سے متأثر ہونے اور عمل میں خلل آنے کے باعث سیاروں کی تصویر شی اور تصویر رسانی بھی متأثر ہو سے اس لیے اس لیے اس کے عمل کابر قرار اور شیچ رہنا بھی مشکو کہ ہے۔ یقدینا کسی ایس چیز پر احکام شرع کا مدار نہیں ہو سکتا۔

کی سائنس دان یہ بھی بتاتے ہیں کہ سیارے کو فضائے اندر بھیجنے میں ذرائبھی چوک ہوجائے تواس کا مدار بدل جائے گا۔ ہو سکتا ہے کہ جس مدار میں سیارہ بھیجا گیا اس کے علاوہ کسی اور مدار میں پہنچ جائے۔ فضا میں ہمارے چاند کے علاوہ گا۔ ہو سکتا ہے کہ جس مدار میں سیارہ بھیجا گیا اس کے علاوہ کسی اور مدار میں پہنچ جائے۔ فضا میں ہمارے چاند کے علاوہ دوسرے چاند بھی موجود ہیں میکن ہے کہ وہ اس چاند کے علاوہ کسی اور چاند کی تصویر بھیجنا شروع کر دے۔ ایسی حالت میں اس کے ذریعہ موصول ہونے دالی تصویر پر فطعاً بیا عتماد نہ ہو سکے گاکہ بیا سی چاند کی تصویر ہے جس کی رویت پر مدار حک

کی بحث توحیص سے معلوم ہوا کہ ولادت قمر کے دقت جو خفیف می نوری لیکر بنتی ہے اور جو تیز ددر بینوں کے ذریعہ بھی انسانی آنکھوں نے لیے قابل رویت نہیں ہوتی، مصنوعی سیارے کے ذریعہ اس کی تصویر شی ہو سکتی ہے۔حالاں کہ شریعت میں بنا ہے احکام اس ہلال کے ثبوت پھر اس کی رویت پر رکھا گیا ہے جو انسانی نگا ہوں کے لیے قابل رویت ہو۔ اس سے قبل والی حالت قمر پر بنا ہے احکام نہیں، مصنوعی سیارہ ولادت قمر کی تصویر رسانی کرے اور اس پر صوم وافطار کی بنار کھی جائے تو ہے حدیث دفقہ سب کے خلاف ہوگا۔ اس لیے ولادت قمر کے وقت کی کیر دکھانے اور اس پر صوم وافطار کی بنار کھی جائے تو ہے حدیث دفقہ سب کے خلاف ہوگا۔ اس لیے ولادت قمر کے وقت کی کیر دکھانے اور اس پر بنا ہے احکام رکھنے کی اجازت کس

جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے ( جلد دوم)

۔ قضاۃ اور ان کے حدودِ ولايت

4٣

- خلاصة مقالات

الم - في الم

یائل پرعلاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

فتادیٰ رضوبہ میں ہے:



قُضاۃ اور ان کے حدودِ ولايت

ترتيب: مغتى محد نظام الدين رضوى، ناظم مجلس شرعى، جامعه اشرفيه، مبارك يور

بإسمه سبحانه وتعالى

جہاں سلطنت اسلام نہیں وہاں یہ امامت عامد اس شہر کے اعلم علائے دین کو ہے۔ جہاں یہ بھی نہ ہو وہاں یہ مجبوری عام مسلمان جسے مقرر کرلیں ...... ان شہروں میں کہ سلطان اسلام موجود نہیں اور تمام ملک کا ایک عالم پر اتفاق دشوار ہے ، اعلم علاے بلد کہ اُس شہر کے سنی عالموں میں سب سے زیادہ فقیہ ہو، نماز کے مثل مسلمانوں کے کاموں میں ان کا امام عام ہے اور بحکم قرآن اُن پر اس کی طرف رجوع اور اس کے ارشاد پر عمل فرض ہے جمعہ و عیدین و کسوف کی امامت وہ خود کرے یا جسے مناسب جانے مقرر کرے ، اُس کے خلاف پر عوام بطور خود اگر کی کو امام بنالیں گے تیج نہ ہوگا کہ عوام کا تقرر بر مجبوری اُس حالت میں روار کھا گیا ہے ، جب امام مام موجود نہ ہوائس کے ہوتے ہو جان کی قرار داد کوئی چیز نہیں ۔ امام عزاب پھر حدیقہ ند یہ شرح طریقہ محد یہ مطبوعہ مصر جلد اول ، ص: ۲۰۰۰ میں ہے ،

إذاخلا الزمان من سلطان ذى كفاية فالأمورموكلة الى العلماء ويلزم الأمة الرجوع إليهم ويصيرون ولاة فاذا عسر جمعهم على واحد استقل كل قطر باتباع علمائه فان كثروا فالمتبع أعلمهم فان استووا أقرع بينهم .<sup>(1)</sup> الله عزوجل فرماتا ب: أطِيُعُوا الله وَاطِيْعُو الرَّسُوْلَ وَأُوْلِى الْآمَرَ مِنْكُم.

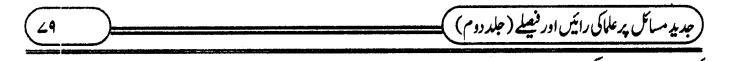
حدیقه ندیه شرح طریقه محمدیه، ج:۱، ص:۲٤، مطبوعه مصر

(جدید سائل پر علمانی رائیس اور فیسلے (جلدردم) ائم رَدُو بَن فرمات بیں صحیح بیہ ہے کہ آیئ کر میہ میں " اولی الام" سے مراد علما ہے دین ہیں۔ "نص علیه العلامة الزرقاني في شرح المواهب وغیرہ في غیرہ." فتاوی قاض خال وردالمختار میں ہے: "خطب بلا اذن الإ مام والإ مام حاضر لم يجز إلا أن يكون الإ مام أمرہ بذلك ."<sup>(1)</sup> شيک يہی صراحت ص: ۱۵ مام والإ مام حاضر لم يجز إلا أن يكون الإ مام أمرہ بذلك ."<sup>(1)</sup> ان عبارات کی روشنی میں درج ذیل امور وضاحت طلب ہیں: مثالیں تبھی پیش فرمایت -والا یت دعمل اپنے قطر سے شیاوز کرکے مختلف اصلاح کا ریاست کو عام ہو ماحیت کا دائرہ ولا یت دعمل اپنے قطر سے شیاوز کرکے مختلف اصلاح پار ماح اضر کا موسکتا ہے؟ ولا یت دعمل اپنے قطر سے شیاوز کرکے مختلف اصلاح پار ماح موسکتا ہے؟ ولا یت دعمل اپنے قطر سے شیاوز کرکے مختلف اصلاح پار ماحی موسکتا ہے؟ میں دین میں اس حقیق اسلاح کا دائرہ میں اس حقط احمل کا ایک ماد کا محمد ال کا دائرہ الفاق سے اس کا دائرہ ولا یت دین الم علمات بلد کا دائرہ تھا دیں است کو عام ہو سکتا ہے؟

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) خلاصة مقالات بعنوان قُضاۃ اور ان کے حدودِ ولایت تلخيص نگار ;مولانا محمد صدر الوری قادری ، استاذ جامعه اشرفیه ، مبارک بور بسم الله الرحمن الرحيم حامداً و مصلياً وہ ممالک جہاں سلطنت اسلام نہیں ہے وہاں امامت عامّہ کس کو حاصل ہوگی ؟ اس کی شرائط کیا ہیں ؟ قاضی شرع کا انتخاب س طرح عمل میں آئے گا، اس کی حدودِ قضا کی تعیین س طرح ہوگی ؟ ان تمام گوشوں پر غور د خوض اور شرعی حل تلاش کرنے کے لیے تین سوالات قائم کیے گئے۔ 🛈 فقیہ وعالم سے کیا مُراد ہے اور اعلم علماے بلد کا مصد اق کون ہو سکتا ہے؟ ایضاحِ مزید کے لیے کچھ مثالیں بھی پیش فرمائیں ۔ (۲) اعلم علمات بلد کا دائر ہ قضا دعمل کیا ہے، اور کیا مختلف اضلاع کے ارباب حل وعقد کے اتفاق سے اس کا دائر ہُ ولایت وعمل اینے قطریے تجاوز کرکے مختلف اضلاع یاریاست کوعام ہو سکتا ہے؟ (<sup>m</sup>) وہ کون سے دینی امور ہیں ، جن میں اسے قضایا تفویض قضا کا اختیار شرعاً حاصل ہے ؟ ان سوالات کے جوابات میں تادیم تخیص اکمیاون مقالے موصول ہوئے، جن کے صفحات کی مجموعی تعداد ۲۳۳۷ ہے۔ ان میں پہلے سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات کے در میان کوئی اختلاف نہیں ہے، بلکہ ایجاز و اطناب اور طریقۂ تعبیر کے فرق کے ساتھ سب اس امر پرشفن ہیں کہ فقیہ ہے مُراد دہ سی صحیح العقیدہ عالم دین ہے جو کشیر فروغ فقہیہ کا حافظ ہو، اور پیش آمد ہ مسائل کے احکام صححہ ، رجیجہ مفتیٰ بہامذ ہب کی کتب معتمد ہے نکال سکے۔ اور املم علماے بلد وہ سن صحيح العقيده فقيد ہے جوابینے علاقے کے فقہامیں سب ہے زیادہ احکام شرعیہ فرعیہ تن بہا کاعالم ادر مرجع فتویٰ ہو۔ اس کی تشریح کرتے ہوئے حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین صاحب قبلہ مدخلیہ العالی نے فقیہ کی متعد د تعریفیں ذکر

ww.waseemziyai.cor

(١) رد المحتار، ج: ١٠، ص: ٣٩٤، باب الوصية للأقارب وغيرهم، دار الكتب العلمية،بيروت



مجمی ہے۔ چپناں چہ لکھتے ہیں: ''اعلم علماے بلد کا دائر ۂ قضاو ہی جہاں کے لیے اس کی قضامتفق علیہ ہے۔'' حضرت مولا نامفتی محمد معراج القادری بھی تقریباً یہی نقطۂ نظر رکھتے ہیں ، فرماتے ہیں: '' اعلم علماے ملک یااعلم علماے بلد کا دائر ۂ قضاوعمل و ہی ہے جو قاضی القصناۃ یا امصار و بلا د میں نائبین قضاۃ کاہے،۔ اگر

علما کے اتفاق د آرا سے کسی اعلم علما سے ملک پر انفاق ہو سکتا ہے تواس کا دائر ہ قضاد عمل پورا ملک ہے ۔ جس طرح قاضی القصاق کا تقرر پورے ملک کے لیے شرعاً جائز د درست ہے۔" حضرت مولانا عبد الحق رضوی صاحب فرماتے ہیں:

"جوسلطان نہ ہونے کی صورت میں پورے صوبے یاملک میں سب سے زیادہ احکام شرعیہ کا جانے والا ہوگادہ خود قاضی القصاق ہوگا، البتہ وہ اگریہ منصب قبول کرنانہیں چاہتا توار باب حل وعقد جسے قاضی القصاة بنادیں وہ قاضی القصاة ہوگا اور اس کاحکم پورے صوبے یا پورے ملک میں نافذ ہوگا اور اس کے ماتحت جو قضاۃ جس شہریا جس ضلع یا کمشنری کے، لیے منتخب کیے جائیں گے صرف اس علاقہ میں ان کاحکم نافذ ہو سکے گا۔"

حضرت مفتی محدسیم صاحب نے بھی بڑے ہی اختصار گمرجامعیت کے ساتھ فتادیٰ ہندید کی عبارت "اذا قلد السلطان رجلا قضاء یوم یجوز ویتأقت واذا قیدہ بالمکان یجوز ویتقید بڈلک المکان"<sup>(۱)</sup> سے استناد استناد کرتے ہوئے یہی بابت کہی ہے۔

**پانچوال نظریی**- بیہ بے کہ اعلم علماے بلد کا دائر ۂ قضادعمل وہی علاقہ ہو گاجس علاقے کے لوگ عام حالات میں بہ آسانی اپنے مسائل شرعیہ میں رجوع کر سکیں ۔ بیہ علاقہ کم از کم ہر چہار جانب ۲۹٬۴۶ کلو میٹر ہو گا۔ بیہ نظریہ مولانا <sup>مف</sup>ق برر عالم صاحب کا ہے ۔

**سوال نمبر (۲)** کے **جزو دوم** کے جواب میں دورائیں سامنے آئیں۔اکثر مقالہ نگار حضرات کی راے سے ہے کہ مختلف اضلاع کے اربابِ حل وعقد کے انفاق سے اس کا دائر ہُ ولایت وعمل اپنے قطر سے تجاوز کرکے مختلف اصلاع یا ریاست کوعام ہو سکتا ہے۔

اس کے برخلاف دوسری راے بیہ ہے کہ مختلف اضلاع کے اربابِ حل وعقد کے انفاق سے اعلم علماے بلد کا دائرۂ ولایت وعمل ان اضلاع یاریاست کوعام نہیں ہوسکتا۔

بیراے درج ذیل حضرات کی ہے: (1) حضرت مولانامفتی عنایت احمد نعیمی (۲) حضرت مولانامفتی شہاب الدین احمد نوری ان میں حضرت مفتی عنایت احمد نعیمی بیہ کہتے ہیں کہ مختلف اصلاع کے ارباب حل وعقد سے مراد اگر دہاں کے اعلم علماے

(١) عالم گيري، جـ٣، ص: ٣١٥، كتاب آداب القاضي، الباب الخامس في التقليد والعزل

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

بلد ہیں توجب ان کی حدود ولایت محد ود ہیں تووہ اپنے باہمی فیصلہ سے دوسرے کادائرہ عمل وقضا کیوں کرعام کر سکتے ہیں۔ جن علاے کرام کا موقف میہ ہے کہ مختلف اصلاع کے ارباب حل وعقد کے اتفاق سے اعلم علامے بلد کا دائر کہ ولا :ت وعمل اپنے قطر سے تجاوز کر کے مختلف اصلاع پار پاست ، پاپورے ملک کوعام ہو سکتا ہے ، ان میں بعض مقالہ نگار حضرات نے ایک دوسری بحث اتفاتے ہوئے یہ بھی تحریر کیا کہ بورے ملک کا ایک حاکم شرعی یا قاضی القصاۃ ہونے کا مطلب میہ :رگز نہیں کہ کسی حاکم وقاضی کا حکم اور اعلان کسی دوسرے طریق موجب کو اختیار کیے بغیر بورے ملک پر نافذہ وجائے گا، بلکہ میہ ضروری ہے کہ دوسرے شہر کے قضاۃ نائین کے پاس قاضی القصاۃ کا حکم بطریق شرعی یہ خیر ہو ایک ہو کے ساتھ درج ذیل

(۱) حضرت مولانا آلِ مصطفیٰ مصباحی (۲) حضرت مولانا ناظم علی مصباحی (۳) حضرت مولانا خواجہ آصف رضا مصباحی (۴) حضرت مولانا مفتی محمد معراج القادری۔ انھوں نے بعض اہل علم کے حوالے سے اسے نقل کیا، پھراخیر میں محل نظر قرار دیا۔

ان حضرات کی دلیل فتاوی ہند بیہ کا درج ذیل جزئیہ ہے:

ذكر في كتاب الاقضية ان كتب الخليفة الى قضاته اذا كان الكتاب في الحكم بشهادة شاهدين شهدا عنده بمنزلة كتاب القاضى الى القاضى لا يقبل إلا بالشرائط التى ذكرناها و أما كتابه أنه ولى فلانا او عزل فلانا فيقبل عنه بدون تلك الشرائط يعمل به المكتوب إليه إذا وقع في قلبه أنه حق و يمضى عليه. <sup>(1)</sup>

اس کے علاوہ اعلیٰ حضرت قد س سرہ العزیز کا فتویٰ بھی بطور دلیل ذکر کیا جسے اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان نے بلند شہر سے آئے ہوئے ایک استفتاکے جواب میں تحریر فرمایاتھا۔ سوال وجواب اس طرح ہے:

سوال: - حفرت مولانا...... السلام عليم ورحمة اللدوبركاند معروض خدمت شريف بير ب كه جناب دالاكا ايك منتشر سا پرچه جس پر جناب كى مهرككى موئى ب اور ايك سطر ميں بير عبارت مرقوم ب مير ب سامنے شهادتيں گزري كل جعد كو عيد ب ، خاك سار كو موصول موار اس كے متعلق دريافت طلب ب كه جس جگه بير پرچه پنچ تود بال كے لوگوں كو جمعه كو عيد كرنالاز متحى يانہيں اور روز ب توڑ ديناضر درى تھے يانہيں اور اس كى عام تشہير اور ديگر بلاد ميں اشاعت سے كيا مفاد تعا بينو اتو جروا ۔ ده پرچ ديگر بلاد ميں نه تبصيح كئے، تقسيم كرنے والوں نے انتي ميں ان ميں سے كار ماد ميں ہے كوئى ك الجواب :- ده پرچ ديگر بلاد ميں نه تبصيح كئے، تقسيم كرنے والوں نے انتين پر تبسي دين ميں سے كوئى لے

سمیا ہوگا، بعض لوگوں نے پیلی بھیت کے داسطے جاپااور ان کوجواب دے دیا گیا کہ جب تک دو شاہد عادل لے کرنہ جائیں

(۱) عالم گیری، ج:۳، ص:۳۹٦، کتاب آداب القاضی، الباب الثالث والعشرون

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ۸1

پرچہ کافی نہ ہوگا،اور بلادِ بعیدہ کو کیوں کر بھیج جاتے؟ واللّہ تعالیٰ <sup>اعل</sup>م۔ اس فتویٰ سے بیہ حضرات اس طور سے استدلال کرتے ہیں کہ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ پورے ملک کے قاضی تھے، مگر اس کے باوجود بغیر طریق موجب کے پورے ملک کے لیے اپنا اعلان ، کافی نہ قرار دیا بلکہ گواہانِ عادل کی شرط لگائی۔ مولاناناظم علی صاحب نے اس موقع سے اپنے طور پر چند شبہات ذکر کرکے ان کی بیچ تن کا بھی دعویٰ کیا ہے۔

سوال تم بر (۲) کے جواب میں حضرت علامہ مفتی محد نظام الدین صاحب قبلہ رضوی نے بھی اس بات سے انفاق ظاہر کیا کہ مختلف اضلاع کے ارباب حل وعقد کے انفاق راے سے اعلم علما ے بلد کا دائر کہ ولایت پوری ریاست بلکہ پورے ملک کو عام ہو سکتا ہے ، مگر فسادِ زمانہ کی وجہ سے بید فرماتے ہیں کہ ایک فرد کو قاضی بنانے کے بجاے علما کے ایک بور ڈ کو قاضی مقرر کریں اور ایک بور ڈمیں کم از کم تین منتخب علما شامل ہوں ۔ ایک بور ڈ صوبا تی سطح کا ہوا ور کچھ بور ڈ کمشنری سلح ہوں ، جن علاقوں میں مدارس اہل سنت پائے جاتے ہیں ، اُن علاقوں میں ایسے مدر سہ میں مجلس قضا قائم کریں جہاں لوگ بر آسانی پہنچ سکیں ۔ اور فقہ سے شخف رکھنے والے باصلاحیت اور باعمل تین علما کا بور ڈ قائم کریں ، اور ضرورت ہو تواضی قضا ک تربیت بھی دی جائے۔

رویتِ ہلال کے مسئلے میں ان کا اعلان کم از کم پور بے ضلع میں قابلِ عمل مانا جائے۔ فقد انِ زوج اور تعمیر نفقہ وغیر ما وجوہ کے باعث فتخ نکاح، یا تفریق بوجیہ لعان و مصاہرت، جعہ و عیدین کے لیے امام و خطیب کا تفرر اور اس طرح کے دو سرے امور کے لیے مرکزی مجلس قضا کا دائرہ کم از کم ایک یا دو چندریاستوں کو عام ہو۔ مرکزی مجلس قضا کی حیثیت قاضی القصافة کی ہوجو اہل افراد کی شور کی سے ضلعی مجلس قضا میں حسب ضرورت ترمیم اور جزدی عزل د نصب کر سکے ۔ اور ضلعی مجلس قضا کی حیثیت نائب قاضی کی مانی جائے جو مرکزی مجلس قضا سے ماتھ سے ماتھ ہو۔ مرکزی محسب قرب کی تفری موالی میں بائی حیث میں پارٹج موقف سامنے ماتھ ہو۔

**پہلا موقف –** جواکٹر مقالہ نگاروں کا ہے کہ ان تمام امور میں قاضی شرع کو قضاو تفویض قضا کا اختیار حاصل ہے، جن میں حکومت کی طرف سے کوئی قانونی مزاحمت نہ ہو، جیسے نصب امام و خطیب جمعہ وامام عمیدین و تفریق لعان وعنین ، سخ نکاح ہوجہِ فقد انِ زوج، منح نکاح ہوجہِ تعمیر نفقہ ، تفریق ہوجہِ حرمت مصاہرت وغیرہ۔

**دوسراموقف** بیرے کہ وہ مسائل جو خالص حقوق اللہ سے متعلق نہ ہوں وہ تحتِ قضا داخل ہیں ، مثلاً نین ، ہبہ ، نکاح ، طلاق دغیرہ ۔ بیہ موقف حضرت مولانا قاضی فضل احمد کا ہے ۔

مولانامقصوداحمد صاحب بھی کچھاتی طرح کی بات ہو لتے ہوئے نظر آتے ہیں، چپناں چہ لکھتے ہیں: " چوں کہ قاضی فصل مقدمات دغیرہ میں سلطان اسلام کا نائب ہو تاہے، لہٰذا جوامور اصل کے زیرِ تصرف ہوں گے

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وہ قاضی کے زیر تصرف ہوں گے۔"                                                                                                                                                     |
| میں کا صحیح سر مصرف کے ۔<br><b>چو تھاموقف</b> بیہ ہے کہ قاضی شرع (اعلم علاے بلد) <sup>ج</sup> ن امور میں اے تفویض قضاکرے گاان میں وہ <sup>ف</sup> یصلے کر                        |
| سکے گا،اگردہ اسے مطلق قضا کا اختیار دے تو مکنہ تمام امور میں وہ فیصلے صادر کرے گا، یہ موقف ہے حضرت مولا ناعارف                                                                   |
| التدصاحب فيضى كابه                                                                                                                                                               |
| <b>پانچواں موقف س</b> یہ ہے کہ جوامورِ دینیہ سلمانوں کے اجتماعی مفاد سے متعلق ہیں ، ان سب میں اسے قضاد تفویض                                                                     |
| قضا کا اختیار شرعاً حاصل ہے۔ بیراے مولاناغلام جیلانی مصباحی کی ہے۔                                                                                                               |
| ہیہ ہے مقالات کاخلاصہ۔اب اس کے بعد درج ذیل امور تنقیح طلب رہ جاتے ہیں:                                                                                                           |
| تنقيح طلب امور                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                  |
| کا اعلم علامے بلد کا دائرۂ قضاوعمل کیا ہے ، پوراضلع ، یاصرف ایک شہر جہاں وہ رہتا ہے ، یاشہراور اس کے مضافات<br>بھی بایہ خدا مداہتہ جہ لا برکائی میں اس حل بیعتہ بنہ تاضی زاریہ ع |
| مجمی، یادہ خطہ وعلاقہ جہاں کا اُسے اربابِ حل وعقدنے قاضی بنایاہے؟<br>کسم مختلف اصلاع کے اربابِ حل وعقد کے اتفاقِ راہے سے اس کا دائرہُ ولایت اپنے قطرے تجاوز کرکے مختلف 🍓         |
|                                                                                                                                                                                  |
| اصلاع یا پوری ریاست یا پورے ملک کوعام ہو سکتاہے؟<br>۲) اگر اربابِ حل وعقد کے اتفاقِ راہے سے ایک شخص پورے ضلع یا پورے صوبہ یا پورے ملک کا قاضی ہو سکتا                            |
| ہے توکیا اس کا اعلان پورے حدودِ قضامیں بغیر کسی طریق موجب کو اختیار کیے ہوئے معتبر ہوگا؟ یا قاضی جس شہر ہیں رہتا<br>معتبر ہوگا؟ یا قاضی جس شہر ہیں رہتا ک                        |
| ہے۔<br>ہے اس کو چھوڑ کر دوسرے شہروں میں اس کا اعلان معتبر ہونے کے لیے طریق موجب در کارہے ؟ واضح رہے کہ یہاں وہی                                                                  |
| اعلانِ قاضى زير بحث ہے جوانتظام مملكت مثلاً عزل ونصب سے متعلق نہ ہو۔                                                                                                             |
| کے کہ تابی جاری میں جاری میں جاہر رہ کر بوجیہ شہادتِ شرعیہ کوئی فیصلہ کیا، اور اس کا اعلان جدید ذرائع ابلاغ مثلاً                                                                |
| ٹیلی فون، فیکس، وغیرہ سے کیا، توکیا وہ اعلان اس کی حدودِ قضامیں نافذالعمل ہو گا؟                                                                                                 |
| اگر قاضی کواپنی حدودِ ولایت سے باہر رہ کراپنے دائرۂ ولایت کے لیے کوئی فیصلہ کرنے کاحق نہیں ہے توکیا جدید                                                                         |
| ذرائع ابلاغ کے ذریعہ کسی پیش آمدہ مسئلے میں فیصلہ کرنے کے لیے کسی کواپنا نائب وخلیفہ بنا سکتا ہے ؟                                                                               |
| 🕚 کن امور میں اسے قضاو تفویض قضا کا اختیار ہے ، صرف وہی امور جن میں کوئی قانونی مزاحمت نہ ہو، یاحدود و                                                                           |
| قصاص ادر ان کے علادہ عبادات ، معاملات ، غرضے کہ سارے ہی امور میں اسے بیہ اختیار ہے ، یا بیہ کہ اس کے دائر ۂ اختیار                                                               |
| میں صرف وہی امور ہیں جو خالص حقوق اللّٰہ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                      |

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم )



، قضاۃ اور ان کے حدودِ ولایت

بسم الله الرحمن الرحيم ---- حامدًا و مصلّياً و مسلّمًا مجمع كا تعين: قاضى ايك تودہ ہے جس كوكسى سلطانِ اسلام نے مقرر كيا ہو۔ يہاں بحث اس قاضى سے متعلق ہے جوایسے بلاد ميں ہوجہاں سلطنت اسلامى نہ ہواور امور دينيہ ميں «اعلم علما ے بلد» ہونے کے باعث مرجع ہوبلفظ د بگر جو اپنے علم وفقہ کے باعث قضا کے ليے منتخب بانتخاب الہى ہو۔ فتاوى رضوبيہ ميں ہے:

"جہاں سلطنت ِاسلام نہیں وہاں امامت ِعامہ اس شہر کے اعلم علماے دین کوہے۔ جہاں یہ بھی نہ ہووہاں یہ مجبوری عام مسلمان جسے مقرر کرلیں ... ان شہروں میں کہ سلطانِ اسلام موجود نہیں اور تمام ملک کا ایک عالم پر اتفاق د شوار ہے، اعلم علماے بلد کہ اس شہر کے سنی عالموں میں سب سے زیادہ فقیہ ہو، نماز کے مثل مسلمانوں کے دینی کاموں میں ان کا اما عام ہے۔" <sup>(1)</sup>

اسی میں دوسری جگہ ہے: "اور جہاں اسلامی ریاست اصلاً نہیں وہاں اگر مسلمانوں نے باہمی مشورہ سے کسی مسلمان کواپنے فصل مقدمات کے لیے مقرر کرلیا تووہی قاضی شرعی ہے۔

في جامع الفصولين: وأمّا فِي بِلادٍ عليها ولاةٌ كفّارٌ فيجوز لِلمسلِمِين إقامة الجمع والأعيادِ، و يصِير القاضِي قاضِيًا بِتراضِي المسلِمِين.

ادر اگر ایسانه ،و توشهر کاعالم که عالم دین دفقیه ،و( قاضی شرع ہے۔ن)ادر اگر دہاں چند علما ہیں توجوان سب میں زیادہ علم دین رکھتا ہو، د،ی حاکم شرع دوالی دینی اسلام و قاضی وذی اختیار شرع ہے مسلمانوں پر واجب کہ اپنے کاموں میں اس کی طرف (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

رجوع کریں اور اس کے حکم پر چلیں "۔(۱)

**عالم وفقیہ سے مراد:** فقیہ سے مرادوہ سی صحیح العقیدہ عالم دین ہے جو کثیر فردع فقہیہ کا حافظ ہوا ورپیش آمدہ سائل کے احکام صحیحہ ، رجیحہ ، مفتیٰ بہامذ ہب کی کتبِ معتمدہ سے نکال سکے اور اعلم علمامے بلد وہ سی صحیح العقیدہ فقیہ ہے 'واپنے علاقے کے فقہا میں سب سے زیادہ احکام شرعیہ فرعیہ تی بہا کا عالم اور مرجع فتوی ہو۔

(ماخوذاز تحریر، در المحتار، فتاوی رضوبید وغیره) فتاوی رضوبید وغیر ماکت سے عالم وفقیہ کی تعریف، اعلم علما بلد کی تعیین اور بحیثیت قاضی من جانب اللّٰداس کے تقرر کی توضیح کے بعد بید بحث شروع ہوئی کہ ایک قاضی کا دائر کا ولایت وعمل کیا ہوگا؟ مندوبین کا اس پر انفاق ہے کہ ایک شہر کے اعلم علما کا دائر کہ قضا وعمل اس کا پناشہر اور اس کے قرب و جوار کا علاقہ ہے اور اعلم علما ےضلع کا دائر کہ قضا وعمل بور اضلع ہے۔ اور اعلم علما کے دیار کی قضا وعمل اس کا پناشہر اور اس کے قرب و جوار کا علاقہ ہے اور اعلم علما ےضلع کا دائر کہ قضا وعمل بور اضلع ہے۔ اور اعلم علما کے دیار کی قضا وعمل اس کا پناشہر اور اس کے قرب و جوار کا علاقہ ہے اور اعلم علما ےضلع کا دائر کہ قضا وعمل بور اضلع ہے۔ اور اعلم علما کہ دیاست کا دائر کہ قضا وعمل بوری ریاست ہے اور اعلم علما ے ملک کا دائر کہ قضا وعمل بور اضلع معاد دائل علمی علما ہے دیاست کا دائر کہ قضا وعمل بوری ریاست ہے اور اعلم علما ہے ملک کا دائر کہ قضا وعمل بور اضلع متعد داخلال عینی کہ شنری بلکہ ریاست کو بھی عام ہو سکتا ہے ہوں ہی بورے ملک کے قاضی کا تقرر بھی ارباب حل و عقد کے انفاق سے ہو سکتا ہے۔

اس کاماخذ درج ذیل عبارتیں ہیں:

"ان شہروں میں کہ سلطان اسلام موجود نہیں اور تمام ملک کا ایک عالم پر اتفاق دشوار ہے " (فتاوی رضوبیہ) اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ تمام ملک کے ارباب حل وعقد کا ایک عالم پر اتفاق ، وجائے تو وہ پورے ملک کا قاضی ، وگا۔ حدیقہ ندیہ کی عبارت " فإن عسر جمعھم علی و احد استقل کل قطر . إلخ " . بھی اس امر کی شاہد ہے۔ ان عبارات سے بیجی معلوم ، واکہ اگر کوئی اعلم علمان بلد ، و، یا اعلم علمان ملک مگر اس پر سب کا اتفاق نہ ہو سکے تو ا اپنے فیصلوں کی تنفیذ اور امور قضائی ساعت اپنے ، ی ضلع کی حد در کھنی چاہیں۔ الا یہ کہ اہم دین آجائے ۔ سوال: اس زمانہ میں پوری ریاست اور پورے ملک کے لیے قاضی کا تقرر کیے ہوگا؟

**جواب :** یہ حق علاوار بابِ حل وعقد کا ہے۔ لیکن اگرار باب حل وعقد اپنی ذمہ داری سے غافل ہوں ، کسی اہل کا تقرر بحیثیت قاضی ضلع ، یا قاضی ریاست یا قاضی ملک نہ کریں توجس کی طرف عام طور پر مسلمان اپنے دینی امور کے لیے رجوع کریں اسے بحیثیت قاضی سید ذمہ داری سنجال لینی چاہیے تاکہ مسلمانوں کے دینی امور اور خصوماتِ متعلقہ بہ قضاً علق نہ رہیں۔ فتاوی رضوبیہ میں ہے:

" رجوع مسلمین بلد بسوے او درخصومات، و ترافع باو در قضایا، و رضابحکمش در فیصلہا براے قضاب شرعی اوبسند

(۱) فتاوى رضويه، كتاب القضاء والدعاوى، ٧/ ٣٢٨. سنى دار الاشاعت، مبارك پور

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 🗲 ۸۵ ست که جهمجو حالت تراضی مسلمین نائب مناب تقلید و تولیهٔ سلطان دین ست "۔(۱) بعض مقالہ نگار حضرات نے بیتحریر کیا تھاکہ بورے ملک کاایک قاضی توہو سکتا ہے مگراس کاعلان ہلال صرف اس کے شہرادر اس کے گرد دنواح کے لیے قابلِ عمل ہوگا۔ اس سے زیادہ کے لیے کتاب القاضی الی القاضی بشرائط معلومہ یا ایسے ہی کسی طریق موجب کااختیار کرناضروری ہے۔ اس کے باعث اس مسئلہ پر بحث و تحیص کے بعد بیر طے ہوا کہ: **جاند کا شرعی شوت** بلاشبهه ان ہی مقررہ طریقوں سے ہو گاجو کتب مذہب میں مذکور ہیں۔ ليعنى (١) رويت (٢) شهادت (٣) شهادت على الشهادة (٢٧) شهادت على القصا (٥) استفاضه (٢) كتاب القاضي الى ددسراکام لین شرعی ضابطوں کے مطابق شوت فراہم ہو جانے کے بعد جاند کا لوگوں میں اعلان اور اس کی تشہیر، اس کے لیے شہادت کی یامعلن کے عادل ہونے کی شرط ہر گزنہیں۔ عالمگیری میں ہے: "خبر منادي السلطان مقبول عد لا كان أو فاسقا."<sup>(r)</sup> چاند کا شرعی ثبوت ہو جانے کے بعد ذمہ دار قاضی اعلان کے لیے لاؤڈ اسپیکر، ریڈیو، ٹیلی فون، فیکس وغیرہ آلاتِ، جدیدہ کاسہارالے سکتاہے۔ البتہ اس کے لیے شرط بیہ ہے کہ ان ذرائع کو مکنہ حد تک ناخدا ترسوں کے دھوکا، فریب اور · جھوٹ کے اندیشے سے محفوظ رکھا جائے تاکہ سننے والوں کو اعلان کے صدق وضحت کاغلبہ ظن حاصل ہو۔ یا ایسی تدبیر بنا دی جائے جس کے ذریعہ سننے والے بیہ تصدیق حاصل کر سکیس کہ بیہ اعلان ہمارے قاضی یا قاضی القصاق ہی کا ہے دوسرے کا نہیں۔ مثلالاؤڈا سپیکر سے اعلان اپنے شہر تک محد د در کھے، نیکس کواپنی اصل تحریر میں لکھے، پاکم از کم قلمی دستخط شبت کرے، ادر اپنے اور اپنے بعض معتمدین کے موبائل دفون نمبر بھی بیان کردے، جن کے ذریعہ سننے والے تصدیق حاصل کر سکیں۔ ادر اگر قاضی القصناة ریڈیو کے ذریعہ اعلان کرے تواسے درج ذیل تداہیر اختیار کرے قابل اعتبار بنائے۔ **(الف)**اپنا نیصلہ اپنی نگرانی میں شیپ کرائے اور دوبارہ سن کریہ د نوق حاصل کرلے کہ فیصلہ سیج شیپ ہوا ہے۔ (ب) پھراپنی یااپنے معتمد خاص کی نگرانی میں ریڈ یوے وہی ٹیپ بلا ترمیم نشر کرائے ۔ ج )اس اعلان میں اپنانام، عہدہ، پنہ بھی بتادے۔اس طرح اپنااور اپنے چند معتمد اشخاص کے ٹیلی فون اور موبائل نمبر بھی دو تین بار صاف صاف بیان کر دے اور بتائے کہ بیہ اعلان میرا ہی ہے جو بوری احتیاط کے ساتھ نشر ہور ہاہے جو شخص مزید

(۱) فتاویٰ رضو یه ۷/ ۳۳۳. ملخصًاً، رضا اکیدْمی، ممبئی (۲) فتاویٰ عالمگیری، ج:۵، ص:۹۰۳، کتاب الکراهیة، المباب الاول فی العمل بِخبَرِ الواحد، کوئٹه، پاکستان پاکستان

(۵) عالمگیری، ج:۳، ص:۳۱۵، کتاب آداب القاضی، الباب الخامس فی التقلید و العزل، کوئٹه، پاکستان

| A4.               | (جدید مسائل پر علما کی رائیس اور فیصلے (جلد دوم)                                                        |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u></u><br>و قارت | وروى المدنيون عن مالك : أن الروية لا تلزم بالخبر عند غير أهل البلد الذي                                 |
|                   | فيه الروية إلا أن يكون الإمام يحمل الناس على ذلك، و به قال ابن الماجشون و المُ                          |
| -                 | أصحاب مالك، وأجمعوا أنه لإيراعي ذلك في البلدان النائية كالأندلس والحجاز . (١)                           |
|                   | فتخ البارى، باب: ١١، كتاب الصوم ميں ہے:                                                                 |
| بادة إلا          | وقال ابن الماجشون: لا يلزمهم بالشهادة إلا لأهل البلد الذي ثبتت فيه الشه                                 |
|                   | أن يثبت عند الإمام الأعظم، فيلزم الناس كلهم؛ لأن البلاد في حقه كالبلد الو                               |
|                   | حكمه نافذ في الجميع. (٢)                                                                                |
|                   | حدیث شریف میں ہے:                                                                                       |
|                   | يا بلال! أَذِّن في الناس.                                                                               |
| رت سے             | وریڈیو سے قاضی القصناۃ کا اعلان بورے ملک میں نافذ نہ ہونے پر فتاوی عالمگیری کی درج ذیل عبار             |
|                   | تمسک کیاجاتا ہے، اس لیے اس پر تھوڑی گفتگو مناسب ہے۔                                                     |
|                   | فتاوی عالمگیری جلد سوم میں ہے:                                                                          |
| الحكم             | "ذكر في كتاب الأقضية: إن كتب الخليفة إلى قضاته، إذا كان الكتاب في                                       |
| لط التي           | بشهادة شاهدين شهدا عنده بمنزلة كتاب القاضي إلى القاضي لا يقبل إلا بالشرا                                |
|                   | ذكرناها.                                                                                                |
| ىمل بە            | و أما كتابه: أنه ولّي فلانا، أو عزل فلانا فيقبل عنه بدون تلك الشرائط، و ي                               |
|                   | المكتوب إليه إذا وقع في قلبه أنه حق و يمضي عليه". اه.                                                   |
|                   | ترجمہ: "خليفہ نے اپنے قاضيوں كو خط لكھا (تواس ميں تفصيل ہے)۔                                            |
| ضي إلى            | اگروہ خط اس کے پاس گواہی دینے والے دو گواہوں کی شہادت پر فیصلہ کے بارے میں، بمنز لیے کتاب القا          |
|                   | القاضي ہوتووہ کتاب القاضى كى مذكورہ شرطوں كے بغير نہيں قبول كياجائے گا۔                                 |
| کورہ کے           | اور اگر دہ خط عزل و نصب کے تعلق سے ہے کہ فلال کو والی بنایا ، یا فلال کو معزول کیا تو دہ بغیر شرائطِ مذ |
| .(٣)_             | مقبول ہوگا،اگر مکتوب الیہ کااس پر دل جے کہ بیہ خط خلیفہ ہی کاہے تواس پرعمل کرتے ہوئے اسے جاری کر دے "   |
|                   | <ol> <li>بداية المجتهد ص: ٢٨٧، ٢٨٨، ج: ١، كتاب الصيام، مبحث الركن الأول</li> </ol>                      |
| . قديمى           | (٢) فتح الباري، ج:٤، ص:١٥٥، كتاب الصوم، باب ١١، قول النبي عليه: إذا رأيتم الهلال إلخ                    |
|                   | کتب خانه، کراچی                                                                                         |
| لستان             | (۳) فتاوي عالمگيري ، جلد ۳، ص:۳۹٦، كتاب آداب القاضي، الباب الثالث والعشر ون، كوئٹه، پاك                 |

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ۸۸ اس عبارت میں پہلی شرط "إن كتب الخليفة" کی جزا محذوف ہے۔ چاہیں تو وہ جزا "ففیه تفصيل" ،انیں يا اس کے ہم معنی کچھاور۔

اور دوسرى شرط"إذا كان الكتاب في الحكم" كى جزا" لا يقبل إلا بالشرائط التي ذكر ناها" ---بيشرط دوقيدوں كے ساتھ مقير --(١) في الحكم بشهادة شاهدين شهدا عنده. (٢) بمنزلة كتاب القاضي إلى القاضي.

جب میہ شرط ان دونوں ضروری قیود کے ساتھ پائی جائے گی تب اس پر "لا یقبل إلا بالشر انط" کا تھم جاری ہوگا اور اگر کوئی بھی ایک قید مرتفع ہوئی تو شرط کا تحقق نہ ہوگا، لہذا اس پر "لا یقبل إلا بالشر انط" کا تھم بھی جاری نہ ہوگا، کہ إذا فات الشرط فات المشر و ط<sup>رسل</sup>يم شدہ ضابط ہے۔اب اگر خليفہ کا خط بمنزلة کتاب القاضی نہ ہو، جس سے مقصود اثبات تھم ہوتا ہے بلکہ ثابت شدہ کا محالان کے لیے ہوتود ہاں کتاب القاضی کے شرائط کا لحاظ روری نہ ہوگا۔ (۱)-فتادی عالمگیری کی عبارت" فی الحکم بشدہ اور کردیا، بلکہ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ خلیفہ کا خط بنزلتر کتاب القاضی نہ ہو ہ جس ہوگا، کہ إذا فات الشر ط فات المشر و ط<sup>رسل</sup>يم شدہ ضابط ہے۔اب اگر خليفہ کا خط بمنزلة کتاب القاضی نہ ہو، جس سے مقصود اثبات تھم ہوتا ہے بلکہ ثابت شدہ کام کے اعلان کے لیے ہوتو دہاں کتاب القاضی کے شرائط کا لحاظ ضروری نہ ہوگا۔ (۱)-فتادی عالمگیری کی عبارت" فی الحکم بشدھا دہ شا ہدین "کا مفہوم ہے" دوگوا ہوں کی شہادت پر فیصلہ کے ہوارے میں "۔اس کو بیداز منہیں ہے کہ خلیفہ نے فیصلہ صادر کر دیا، بلکہ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ خلیفہ نے "فیصلہ کے بارے میں " ہوارت کی اور اس کی تنفیذ کے لیے اپنے خط کے ذریعہ لقل شہادت کیا، اس طور پر یہ خط خلیفہ کے کے ہوئے فیصلہ کے سے متعلق نہ ہوا۔ ایسے خط کو فقہ الاکتا ہوگی یہ کہ جیں اور فیصلہ ہو ہو تھی ہوا ہوں کی شہادت پر فیصلہ کے ہوئے نے منہ کی سر ا

اور اگریتسلیم بھی کر لیا جائے کہ خلیفہ نے اپنا فیصلہ لکھ کر بھیجا تو بھی وہ "بنزلہ کتاب القاضی الی القاضی "کی قید سے مقید ہے ۔ مگر یہ کہاں ہے کہ اعلان کے لیے بھیجا، جس سے اعلان کا غیر معتبر ہونا ثابت ہو جائے ۔ واقعہ یہ ہے کہ خلیفہ سارے عالم اسلام کا فرماں رواے اعظم ہوتا تھا، اس کی خد مت میں کسی بھی ریاست بلکہ کسی بھی ملک کا مقد مہ دائر ہو سکتا تھا۔ اب اگر اس نے کسی ملک یاکسی ریاست کے مقد مہ کا فیصلہ کر کے تنفیذ کے لیے اپنے قاضی کو خط لکھا تو تصم کہ سکتا تھا کہ ت یہ کتاب الخلیفہ نہیں ہے بلکہ مدعی نے جعل سازی کی ہے " اور اُس زمانے میں یہ آسانی نہ تھی کہ فور اجانین سے رابطہ قائم رکے تحقیق پھر تصدیق حاصل کر لی جاتی، اس لیے خلیفہ اگر کسی شہر کے قاضی کو خط لکھا تو تصم کہ سکتا تھا کہ ت یہ کتاب الخلیفہ نہیں ہے بلکہ مدعی نے جعل سازی کی ہے " اور اُس زمانے میں یہ آسانی نہ تھی کہ فور اجانین سے رابطہ قائم کرکے تحقیق پھر تصدیق حاصل کر لی جاتی، اس لیے خلیفہ اگر کسی شہر کے قاضی کے ذریعہ تنفیذ کرنا چا ہتا تو اسے کتاب القاضی الی القاضی کے شرائط کی پابندی ضروری تھی تاکہ تھم کو مجال انگار نہ رہے اور خلیم کی فرمان رہ دیو ہے کہ فور اجانین سے رابطہ قائم ت الی القاضی کے شرائط کی پابندی ضروری تھی تاکہ تھم کو مجال انگار نہ رہے اور خلیفہ کا فرمان رہ ہو نے سے محفوظ رہے۔ تعلین کا میں ایو ای میں بلاد کے تعلیم میں بی اس کر کی خلیفہ کار میں ایے فیلہ کو زمان ہوا ہتا تو اسے کتاب القاضی

فتاوی عالمگیری کے جزئیہ میں:" اِن کتب الخلیفۃ اِلی قصاتہ" کالفظ ہے جس سے عیاں ہے کہ اگراپنے کسی شہر کے قاضی کو لکھے اور اس کا خط دو گواہوں کی شہادت پر فیصلہ سے متعلق " بمنزلۂ کتاب القاضی الی القاضی" ہو تو شرائط کتاب القاضی کی رعایت کرے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ کسی شہر کے آدمی پر اپناظلم نافذ کرنے کے لیے وہ وہاں کے قاضی ، یک ک پابند ہے۔ دونوں میں بڑافرق ہے۔

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الرضوان کے اس فتوے سے بھی استناد کیا جاتا ہے۔<br>دربیعنہ سط میں میں استناد کیا جاتا ہے۔                                                                                                                                           |
| "بعض لوگوں نے پیلی بھیت کے واسطے چاہااور ان کوجواب دے دیا گیا کہ جب تک دو شاہدعدل لے کرنہ جائیں پر<br>چہ کافی نہ ہو گااور بلاد بغیدہ کو کیوں کر بھیجے جاتے۔" <sup>(1)</sup>                                                       |
| ہ ہوں میں ایر ایر ایر ایک میں ایس جی ہے۔<br>اس کا جواب میر ہے کہ پیلی بھیت کے لیے پرچہ نہ دینے کی وجہ مید تھی کہ اعلیٰ حضرت قد س سرہ نے اسے اپنے حد د د                                                                           |
| قضامیں شار نہ کیا۔ دوسراضلع ہونے کی وجہ سے وہاں کے قاضی کے لیے دو شاہدوں کے ساتھ کتاب القاضی لے جانے کی<br>بنہ محمد یہ ک                                                                                                          |
| ضردرت محسوس کی۔<br>اس پر بیہ اعتراض ہوا کہ اگر اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے اپنا دائر ہ قضاصرف ایک ضلع بریلی تک محد دد سمجھا توصدر الشریعہ                                                                                               |
| بَالِنَصْنِيرُ كُوبُور في غير مقسم مندوستان كا قاضى كيب مقرر كيا؟<br>بَالِنَصْنِيرُ كُوبُور في غير مقسم مندوستان كا قاضى كيب مقرر كيا؟                                                                                            |
| اس کاجواب میہ دیا گیا کہ پلی بھیت پرچہ بھیجنے سے انکار اور برملی شریف میں پرچپ سیم کرانے کا واقعہ عید <sup>س</sup> اس <sup>س</sup> ا ھ کا<br>متراہ بیار                                                                           |
| ہے۔ اس پرچہ سے متعلق ملند شہر سے ۲۹ رائی الآخر ۱۳۳۴ ہو میں سوال آیا ہے۔ بید وہ زمانہ ہے جب کہ حفرت مولانا وصی<br>احمد محدث سورتی علیہ الرحمۃ دالر ضوان بقید حیات تھے۔ وہ اعلیٰ حضرت کے معاصر ، اعلیٰ حضرت سے عمر میں بہت زائدا ور |
| ا کہ حدث مورٹ صیبہ اسمہ داہر موان جنید سیات سے دوہ کی مسرت سے معلی مرب کی مسرت سے سرین بہت دائر ہ قضات خارج<br>پورے پیلی بھیت کے اعلم علابلا اختلاف شھے اس لیے پیلی بھیت کو ان کے دائر ہ قضامیں ماننا اور اپنے دائر ہ قضات خارج   |
| جانناعين مطابق واقعہ ہے۔                                                                                                                                                                                                          |
| اس زمانے میں بدایوں ، رام پور دغیرہ میں بھی اعلیٰ حضرت قدس سرہ کے بہت سے معاصر دمخالف سنی علما موجود بتھے<br>محسب سری بیش بیش بیش کا میں میں ایک میں بھی اعلیٰ حضرت قدس سرہ کے بہت سے معاصر دمخالف سنی علما موجود بتھے کہ         |
| جن کے حدود میں ان بی کاظکم چلتا تھاادر اعلیٰ حضرت قد س سرہ ان حدود سے تعرض نہ کرتے بتھے، بلکہ کبعض معاملات میں<br>مہا                                                                                                             |
| مسلم ریاست رام پور دغیرہ کے قاضی وحاکم کی جانب رجوع کی ہدایت بھی "فتادی رضوبیہ "میں مذکور ہے۔                                                                                                                                     |
| فتادی رضوبہ میں ہے:                                                                                                                                                                                                               |
| " بیہ مسئلہ پیلی بھیت کا ہے اور وہاں ان صفات مذکورہ کا کوئی عالم نہیں سوا مولانا محمد وصی احمد صاحب محدث سور تی                                                                                                                   |
| دامت في مم ي ، توان كي طرف رجوع لازم ادر ان پر داجب كه بعد غور تمام و تحقيقات تام جمله مسائل مذكوره و مصالح                                                                                                                       |
| نابالغین ومالہم وماعلیہم پر نظرِ غائر فرماکر حزم واحتیاط کامل سے کام لیس اور ذی راے ، دین دار اہل سنت ، عمائد شہر کو راے و                                                                                                        |
| شوري مي شريك كري- و بالله العصمة والتوفيق والله سبحانه و تعالى أعلم. (٢)                                                                                                                                                          |
| اس لیے بیرماننا قطعاً مطابق واقعہ نہیں کہ اس وقت امام احمد رُضاقد س سرہ اپنے کو پورے ملک کا قاضی القصناۃ مانتے تھے                                                                                                                |
| اور اپناتھم قضابورے ملک کے لیے واجب العمل جانتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ شعبان ۱۳۳۹ھ میں جب آپ نے بید محسوس                                                                                                                             |
| فرمایاکہ برٹش حکومت اب زوال پذیر ہے اور اسلامی ریاستیں بھی ختم ہو سکتی ہیں اور مسلمانوں کے لیے اپنے معاملات کا تصفیہ                                                                                                              |
| د شوار ، و گاتواس مسئله پرکنی دن غور کیا پھرایک دن کمرے میں فرش بچھوایا، تخت لگوایا، صدر الشریعہ ﷺ کو تخت پر بٹھایا ادر                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                   |

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) لوگوں کی موجودگی میں یہ اعلان فرمایا کہ اللہ رب العزت کی جانب سے مجھے جو حق ملا ہے اس کے باعث میں مولانا امح یہ علی صاحب کو پورے ملک کا قاضی بناتا ہوں اور مولانا صطفیٰ رضاد مولانا بر پان الحق کو ان کا نائب د معادن مقرر کرتا ہوں۔ ( یہ بیان حضرت بر پان ملت بِکالِیْضُنْہے کے مضمون ، شائع شدہ فتی اظم نمبر ، استقامت کان پور اور صدر الشریعہ بِکالِیْضُنْہے کی خود نوشت سوانح عمری میں موجود ہے)

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ آخر سالِ حیات میں جب اعلیٰ حضرت قدس سرہ سے بعض حضرات نے گزارش کی تداس وقت کئی دن غور وخوض کے بعد اپنی قرار داقعی حیثیت کے مطابق عمل شروع کرتے ہوئے اپنے تلمیذ و مرید ، افقہ یہ علی سے موجودین صدر الشریعہ بِکالِلْحِنْہے کو قاضی بنایا۔ یہ داقعہ بہت بعد کا ہے چھ سال قبل جو معاملہ ہوااس کی وجہ وہی ہے کہ اپنادائر دُعمل برلی تک محد و در کھااور محدث سورتی بِکالِلْحِنْہے کے دائرہ عمل کے لیے کتاب القاضی الی القاضی ضروری قرار دیا۔ دوسری جان شخصین و تفتیش کی د شواری اور احتیاط پسندی کی توجیہ بھی معقول ہے۔

آج قاضی القصناۃ کا اعلان ریڈیو سے نشر ہونے کے ساتھ فور اُپورے ملک میں پھیل کر نافذ ہو سکتا ہے اور دو سرے سی بھی مقام سے فون، موبائل وغیرہ کے ذریعہ صحت اعلان کی جائج بآسانی ہو سکتی ہے۔ ان حالات میں مختاط اور باو نوق ذرائع اختیار کرنے کے باوجو داعلان مذکور کو پورے ملک میں نا قابل عمل قرار دینے کے لیے کوئی قومی اور صریح دلیل پیش کرناضروری ہے۔

اس سلسلے میں مولانا محمد حذیف خال بریلوی نے مولانا قاضی عبد الرحیم صاحب و مولانا بہاءالمصطفیٰ قادری کے حوالہ سے بید بھی بتایا کہ سر کار مفتی اعظم ہند بملائظ کے اعلان بریلی ضلع کے مختلف مقامات مثلاً بہیزی وغیرہ میں ایک تحریر کی شکل میں لے کر ایک دو آدمی جاتے اور ہر جگہ اس کے مطابق اعلان وعمل ہوتا۔ وہ تحریر نہ بطور کتاب القاضی الی القاضی ہوتی، نہ ہی اس کی شرطوں کی کوئی رعایت ہوتی۔

مولانا محمد حنیف خاں رضوی نے بتایا کہ متعدّ د حضرات سے مجھے معلوم ہوا کہ آج بھی بریلی شریف میں دیگر مقامات کے لیے اعلانِ ہلال کاو بی طریقہ رائج ہے جو سرکار مفتی عظم ہند کے زمانے میں تھا۔ اس سے بھی بیدواضح ہو تاہے کہ قاضی اپنے دائر ہ فضامیں اعلان کے لیے کتاب القاضی الی القاضی کی شرائط کا پابند نہیں۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

تقرر قضاۃ کے سلسلے میں ایک تجویز سے پیش ہوئی کہ فرد کو قاضی بنانے کے بجاے علما کے ایک بورڈ کو قاضی مقرر کریں ادر ایک بورڈ میں کم از کم تین منتخب علماشامل ہوں ،ایک بورڈ صوبائی سطح کا ہوا در کچھ بورڈ کمشنری سطح کے ہوں۔

جن علاقوں میں مدارس اہل سنت پاپ جاتے ہیں ان علاقوں میں ایسے مدرسے میں «مجلس قضا" قائم کریں جہاں لوگ بآسانی پہنچ سمیں اور فقہ سے شغف رکھنے والے باصلاحیت اور باعمل تین علما کابورڈ قائم کریں،اگر ضرورت ہو تواضیس قضاکی تر بیت بھی دی جائے۔

جن مدارس کی طرف مسلمانوں کا رجوع زیادہ ہو ان کا دائرہ قضابھی اس لحاظ سے وسیع رکھنا چاہیے، ثبوت ہلال کے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 91 مسئلے میں زیادہ توسیع نہ دی جائے کیکن فسخ نکاح ہوجہ فقدان زوج، وبوجہ تعسرٌ نفقہ، د بوجہ جنون وعنّت اور ان جیسے ددسرے مسائل میں دائرہ قضااتنا دسیع کر دیاجائے کہ ریاتی سطح پر مسلمانوں کے خصومات وقضایا آسانی کے ساتھ فیصل ہو سکیس ادر انھیں در بدر بهتکنانه پڑے۔البتذبیہ وسعت صرف "مرکزی مجلس قضا" تک محدود رہے، یا پھر کم از کم کمشنری سطح پرایسے مقدمات کی سائنت ادر فیصلے کے لیے مجلس قضا قائم کردی جائے۔ مگر ہر صوبے میں کمشنری سطح پر مجلس قضا کا قیام قحط الرجال کی وجہ سے د شوار ہے۔ ادر رویت ہلال کے مسئلے میں بھی بیہ توسیع ہونی چاہیے کہ ایک مجلس قضا کا اعلان کم از کم بورے ضلع میں قابلِ عمل قرار یائے۔ اش كاخلاصه بيرہواكہ 🕕 نمائندہ مدارس میں فقہ سے شغف رکھنے والے تین علما پرمشتمل مجلس قضا قائم کی جائے، ساتھ ہی ان کے لیے قضاکی ٹریننگ کی سہولت بھی فراہم کی جائے۔ رویتِ ہلال کے مسئلے میں ان کا اعلان کم از کم پورے ضلع میں قابل عمل ماناجائے۔ 🐨 فقدان زدج اور تعشر نفقہ وغیر ہاد جوہ کے باعث سنخ نکاح، یا تفریق بوجہ لعان و مصاہرت ، نیسموں کے لیے دصی کاتعین، جمعہ وعیدین کے لیے امام وخطیب کاتقرر، زکاۃ ودیگرصد قات داجبہ کی وصولی کے لیے عاملین کاتقرر اور اس طرح کے دوسرے امور کے لیے "مرکزی مجلس قضا" کا دائرہ کم از کم ایک یا دو چندریاستوں کوعام ہو۔اور دوچندریاستوں سے مراد ایس ریاستیں ہیں جہاں مجلس قضا قائم نہ ہو سکے جیسے سکم ، میکھالیہ ، ناگالینڈ دغیرہ۔ مرکزی مجلس قضاکی حیثیت قاضی القصناة کی ہوجواہل افراد کی شوریٰ سے ضلعی مجلس قضامیں حسب ضرورت ترمیم اور جزوى عزل ونصب كرسكے به اور العی مجلس قضاکی حیثیت نائب قاضی کی مانی جائے ، جو مرکزی مجلس کے ماتحت ہو۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ مجلس قضا قانونی ممانعت دالے مقدمات مثل حدود و قصاص کے سواتمام امور کے مقدمات کا فیصلہ کر سکتی ہے ، البتہ کچھ امور ایسے ہیں جن کے تعلق سے صرف قاضی شریعت یامجلس قضا کا فیصلہ ہی قابل تنفیذ ہو سکتا ہے۔ ایسے امور بھی کثیر ہیں،ان میں سے چند نیہ ہیں: 🕑 ڂ نکاح بوجہ تعشّر نفقہ۔ 🕕 منخ نکاح بوجہ فقدان زوج۔ 🕑 مسخ نکاح بوجہ جنون ۔ فسخ نكاح بوجه خيار بلوغ۔ 🖓 تفريق بين الزوجين بوجه لعان ـ *② تفریق بوجہ حرمت مصاہر*َت ۔ صغیر و صغیرہ بے ولی کا نکائے۔ 🕀 جمعہ وعیدین کے امام وخطیب کاتقرر ۔ . ④ يتيم بلاولى کے وصى كاتقرر ۔ ا عامل كاتفرر -

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

ادران کے سوابھی دوسرے بہت سے امور جن کی تفصیل فتاوی رضوبہ جلدےر سالہ:الھبۃ الاحمدیہ میں ہے۔ فتادی رضوبہ میں ہے:

د مسلمانوں کے معاملات اور اطفال مسلمین کے ولایات میں قاضی کا مسلمان ہونا شرطہ ۔.. غرض اسلامی ریاستوں میں قاضیان ذی اختیار شرعی کا موجود ہوناداضح اور جہاں اسلامی ریاست اصلانہیں وہاں اگر مسلمانوں ن باہمی مشورہ سے سی مسلمان کو این خصل مقدمات کے لیے مقر کر لیا تودہ ی قاضی شرع ہے۔ مسلمانوں پر داجب ہے کہ این کاموں میں اس کی طرف رجوع کریں اور اس کے تھم پر چلیں۔ متیمان بے ولی پر وصی اس سے مقرر کر ایک نابالغان بے وصی کا ذکار اس کی رامے پر کھیں "۔()

" اپنی ان دینی ضرور توں کو پوری کرنے کے لیے اپنی تراضی سے ان امور کا قاضی مقرر کر لینا اور نصبِ امام و خطیبِ جمعہ و امام عیدین و تفریق لعان و عنین و تزویج قاصرین و قاصرات بلا ولی و فسخ نکاح بخیار بلوغ و امثال ذلک امور جن میں کوئی مزاحمتِ قانونی نہیں اس کے ذمہ رکھنا بلا شبہہ میسر ہے، گورنمنٹ نے تبھی اس سے ممانعت نہ کی، جن قوموں نے اپنی جماعتیں مقرر کرلیں اور اپنے معاملات مالی و دیوانی قسم اول بھی باہم طے کر لیتے ہیں گور نمنٹ کو ان سے بھی کچھ تعرض نہیں۔"(

مندوبین نے اس تجویز سے اتفاق کے ساتھ اس میں بیہ ترمیم رکھی کہ مجلس قضامیں ایک پخص کی حیثیت صدر مجلس اور قاضی کی ہو، باقی دونائب قاضی ہوں۔ اس کے بعد اس پرعمل در آمد کے لیے محنت اور تگ و دو کی ضرورت بتائی اور بیہ طے ہوا کہ اس طرح اگر کام ہوجائے تو بہتر ہے درنہ ہر علاقہ کے اعلم علاکوا پنی ذمہ داری کا احساس کرتے ہوئے معاملاتِ مسلمین کے تصفیہ دحل کا کام انجام دینا چاہیے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

الب من بحث بد در پیش آنی که دیمات میں قاضی اور قضا کاعمل موسکتا ہے یانہیں ؟

اس کاجواب میہ دیا گیا کہ روایت نوادر کی روشن میں دیہات کے اندر قاضی اور عمل قضا ہو سکتا ہے۔ اس پر فتو کی ہے۔ اس کی دلیل درج ذیل جزئیات ہیں۔

(۱) قلّده قضاء بلد كذا، لا يدخل السّواد والقرى بلا نصّ عليه، و هذا على رواية النوادر مستقيم، لأنّ المصر شرط لنفاذ القضاء.(٣) وعلى غير رواية النوادر فلا يدخل القرى و إن نص عليه، لعدم نفاذ القضاء فيه، و المأخوذ رواية النوادر للحاجة. (٣)

(۱) فتاوى رضو يه،ج:٧، ص:٣٢٨. ملخصًا رضا اكيدمى، ممبئى
 (۲) فتاوى رضو يه،ج:٧، ص:٤ • ٥. رضا اكيدمى، ممبئى
 (۳) هذا إذا قلّده مطلقاً أمّا إذا قلّده قضاء بلد مع السواد والقرى فلا يكون المصر شرطا لنفاذ "تضاء. ١٢ المرتب غفرله
 (٣) الفتاوى البزازية، ج:١، على هامش الهندية، ج:٥، ص:١٣٥ كتاب آداب القاضى ، الفصل الأول،

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) <u>م</u>

(٢) قضى في الرستاق نفذ لأن على رواية النوادر – وهو المأخوذ – المصر ليس بشرط لنفاذ القضاء. ()

(٣) المصر شرط لنفاذ القضاء في ظاهر الرواية – وفي رواية النوادر لا، فينفذ في القرى، و في عقار لا في ولايته على الصحيح. خلاصة -و به يفتي-بزاز يه. (٢) (٣) قال شمس الأيمة السرخسي –رحمه الله تعالى– في ظاهر الرواية عن أبي حنيفة – رحمه الله تعالى- المصر شرط لنفاذ القضاء، وهكذا ذكر الخصاف -رحمه الله تعالى- و إليه أشار محمد –رحمه الله تعالى– في الكتاب، و عن أبي يوسف رحمه الله تعالى المصر ليس بشرط لنفاذ القضاء. (٣)واللد تعالى اعلم-**سوال:** قاضی نے اپنے حدود قضا سے باہر رہ کر بوجہ شہادت شرعیہ کوئی فیصلہ کیا اور اس کا اعلان جدید ذرائع ابلاغ مثلاثیلی فون، قیکس دغیرہ سے کیاتوکیا وہ اعلان اس کے حدود قضامیں نافذ العمل ہوگا؟ **جواب:** قاضی اپنے حدود قضا سے باہر رہ کراپنے حدود قضا کے لیے بھی کوئی فیصلہ نہیں کر سکتا۔ عنابيد ميں ہے: ·قول القاضي في غير موضع قضائه كقول واحد من الرعايا. (٣) بحرالرائق میں ہے: القاضي إنما يصير قاضيا إذا بلغ الموضع الذي قُلِّد فيه القضاء. اه (٥) واللد تعالى أعلم-سوال: اگر قاضی کواپنے حدود ولایت سے باہر رہ کراپنے دائر کا ولایت کے لیے کوئی فیصلہ کرنے کاحق نہیں ہے توکیا جدید ذرائع ابلاغ کے ذریعہ سی پیش آمدہ مسئلے میں فیصلہ کرنے کے لیے سی کواپنانائب بناسکتاہے؟ **جواب:**وہ قاضی جے اپنانائب مقرر کرنے کاحق شرع**اً حاص**ل ہے وہ اپنے حدود قضا کے لیے جدید ذرائع ابلاغ مثلا ئیل كو ئٹه، ياكستان (١) الفتاوي البزازية، ج١٠، على هامش الهندية، ج٥٠، ص١٧٤ كتاب آداب القاضي، الفصل الرلبع، قبيل نوع في اليمين المضافة، كو تته، پاكستان

(٣) خانیه بر هامش هندیه، ج: ٢، ص: ٤٥٠، کتاب الدعوی والبینات، فصل فی من يجوز قضاء القاصی إلخ، کوئٹه، پاکستان،

- (٣) عنايه، مطبوع مع فتح القدير، ج:٧، ص ٢٩٢، باب كتاب القاضي إلى القاضي، مكتبة التجاريه، مكة
- (۵) بحر الرائق، كتاب الحوالة، باب كتاب القاضي إلى القاضي وغيره، ج:٧، ص:١٢، دار الكتب العلمية، بيروت.

| ( | ٩٣ | ) |   | (                                          | جلد دوم) | ايکن اور فيصلے ( | ئل پر علما کی ر | جديدمساً |
|---|----|---|---|--------------------------------------------|----------|------------------|-----------------|----------|
| - |    |   | ~ | <br>······································ |          |                  |                 | ~        |

فون، قیکس،ای میل کے ذریعہ اپنانائب د خلیفہ بناسکتا ہے۔البتہ جس کے پاس اس قشم کافون، قیکس یاای میل آئے وہ دوبارہ اصل قاضی سے رابطہ کرکے تحقیق کرلے کہ دافعتُا اسی کافون، قیکس،ای میل ہے۔ بحرالرائق میں ہے:

وظاهر إطلاقهم أن المأذون له بالإستخلاف صريحا أو دلالة يملكه قبل الوصول إلى محل قضائه كها يملكه بعده، وقد جرت عادتهم إذا ولوا ببلد السلطان قضاء بلدة بعيدة بإرسال خليفة يقوم مقامهم إلى حضورهم ، وقد سئلت عنها في سنة تسع و تسعين و تسع مائة فأجبت بذلك،والله الموفق() والله تعالى أعلم.

تير ہوائ قہی سیمینار www.waseemziyai.com منعقدہ: • ۲ / ۲۱ / ۲۲ / صفر ۲۳ اھ مطابق ۲۱ / ۲۲ / ۳۳ / مارچ۲۰۰۶ بروزسه شنبه، چهار شنبه، بنخ شنبه بمقام امام احمد رضالا ئبريري، جامعہ انثر فيہ، مبارك يور موضوعات **3-3-3-3-3-3**-1 🐨 - دنیاکی حکومتیں اور ان کی شرعی حیثیت آنکھادر کان میں دواڈالنامفسر صوم ہے یانہیں ؟ القليد غير، كب جائز، كب ناجائز؟

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 94 3. www.waseemziyai.com ۲۲-سوا**ل نامه** الم-خلاصة مقالات \$~- في الم

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) سوال نامه مسائل فتحج ترنتيب: مولانا عبدالحق رضوى، ركن مجلس شرعى، جامعه اشرفيه، مبارك بور باسمه و حمده تعالیٰ و تقدس ج مذہب اسلام کے پانچ بنیادی ارکان میں سے ایک رکن ہے اور عرف شرع میں جج نام ہے احرام باندھ کرنویں ذا الحجہ کو عرفات میں تھہرنے اور کع بعظمہ کے طواف کا ادر اس کے لیے ایک خاص وقت مقرر ہے کہ اس میں بیدا فعال ادا کیے جائیں توج ہے اور وہ دقت ٩/ ذو الحجہ سے لے کر ١٢ ذو الحجہ تک ہے اور اس كاسب كعبہ شريف ہے اسى ليے عمر ميں صرف أيك بارج فرض ہے جج کی فرضیت قطعی ہے جواس کی فرضیت کا انکار کرے وہ کافرے۔اور بر بناے قول صحیح 9 صدیق ج فرض ہوا۔ مسائل ج میں بعض مسائل وہ ہیں جو فقہاے اسلام کے در میان مختلف فیہ ہیں ان کی تنقیح و تحقیق اور قول راج کی تعیین لازم د ضروری ہے تاکہ امت مسلمہ بآسانی قول راج پر عمل کرکے اپنے فریضۂ جج کواداکر سکے اور بعض مسائل جج وہ ہیں کہ حالات زمانہ کیوجہ سے اس میں د شواری اور انجھن پیدا ہوگئی ہے۔ (۱) نوع اول کے دوسائل یہاں پرزیر غور ہیں : جج سے پہلے ایک سے زائد عمرے کے بارے میں اختلاف ہے جيباكه مجد دغظم على حضرت قدس سره العزيزر قم طراز بين : " لاختلاف العلماء في نفس جواز العمرة في اشهر الحج".<sup>(ا)</sup> ادر فتاوی رضوبید کی درج ذیل عبارت سے متبادر ہوتا ہے کہ حجاج کرام ایک عمرے سے فراغت کے بعد جب مکہ معظمہ میں اقامت پذیر ہوں اور آٹھویں تاریخ کاانظار کررہے ہوں توان کے لیے عمرہ کرنے کی اجازت نہیں ہے ،فرماتے ہیں : " اب بیرسب حجاج ( قارن متمتّع ، مفرد کوئی ہو)کہ منی جانے کے لیے مکمعظمہ میں آٹھویں تاریخ کاانتظار کررہے ہیں ایام

(۱) فتاوى رضويه، ص: ۲۷، ج: ٤، كتاب الحج، رضا اكيد مى

|                                                                                      | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)   |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ) وسعی کرتے رہیں باہر دالوں کے لیے بید سب سے بہتر عبادت ہے، "۔ <sup>(1)</sup>        | ا قامت میں جس قدر ہو سکے نراطواف بے اضطباع در مل  |
| ، عمرے کی اجازت ہوتی تواہے بھی ضرور ذکر فرماتے جیسا کہ جج سے                         |                                                   |
|                                                                                      | فراغت کے بعد عمرہ کرنے کی خصوصی ہدایت فرماتے ہ    |
|                                                                                      | اور منحة الخالق حاشیہ بحرالرائق میں ہے:           |
| تمر قبل الحج قال شارحه هذا بناء على ان المكي ممنوع                                   | "و قدذكر في اللباب ان المتمتع لايع                |
| صحيح بل انه ممنوع من التمتع والقران وهذا المتمتع                                     | من العمرة المفردة ايضا و قد سبق انه غير           |
| ها لانها عبادة مستقلة ايضا كالطواف "اه <sup>(r)</sup>                                |                                                   |
| <b>1</b>                                                                             | اور ردالمخار میں در مختار کے قول:" و اقام م       |
| لال ، فيطوف بالبيت ما بداله و يعتمر قبل الحج، و                                      |                                                   |
| يلي أنه صار في حكم المكي، و ان المكي ممنوع من                                        | صرح في اللباب بانه لايعتمر: اي بناء ع             |
| لذي حط عليه كلام الفتح ، و خالفه في البحر و غيره                                     | العمرة في اشتَهْر الحج و ان لم يحج وهو ا          |
|                                                                                      | بانه ممنوع منها ان حج من عامه". (٣)               |
| کہ متمتع غیر سائق الہدی مکہ معظمہ پہونچ کر عمرے سے فارغ ہونے کے                      | درج بالا ددنوں عبارتوں سے معلوم ہوتا ہے           |
|                                                                                      | بعدقبل احرام حج مزيد عمري كرسكتا ہے۔              |
| توتمتع كرسكتاب يانيس، جب كه بج كراف والے كى طرف سے اس كى                             | (۲) اگر کوئی شخص جج بدل کے لیے جارہا ہے           |
| یہ فرماتے ہیں کہ جج بدل کرنے والے کے لیے تمتع جائز نہیں ۔ دلیل میں                   | اجازت مل چکی ہو۔ شرح لباب میں علامہ علی قاری ب    |
|                                                                                      | دہ ددباتیں تحریر فرماتے ہیں:                      |
| کہ جج بدل کے لیے بھیجنے والا شخص (آمر) اپناعمل جج بدل کے لیے اپنے                    | <b>اول: ب</b> یرکہ مشائ کرام نے جہاں سے بتایا ہے  |
| ں نے افراد اور قران دوہی کے ذکر سے مقید کیا ہے جس سے بیہ مستفاد                      | مقرر کردہ پخص کو یوں سپر د کرے تواس بیان کوانہوں  |
|                                                                                      | ہو تاہے کہ وہ تمتع کی اجازت نہیں دے سکتاہے۔       |
| ادر آفاقی ہوجبکہ تمتع کرنے والا پہلے عمرہ اداکرے گا۔ اور مکہ ج <sup>ا</sup> کر اس کا |                                                   |
| لي به مو گا۔                                                                         | سفرختم ہوجائے گااب وہ جوج اداکرے گامکی ہو گا آفاد |
|                                                                                      | لیکن لباب فصل نفقہ کے اداخر میں سہ ہے:            |
|                                                                                      |                                                   |

(۱) فتاوي رضو يه، ص:٤٠٧، ج:٤، كتاب الحج، رضا اكيدمى
 (۲) منحة الخالق على هامش بحر الرائق، ص؛٢٤٢، ج:٢، كتاب الحج، باب التمتع، دار الكت العلمية، بيروت.
 (٣) رد المحتار، ص:٥٦٤، ج:٣، باب التمتع من كتاب الحج، دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

ينبغي له ان يفوض الامر إلى المامور فيقول: مُحجّ عنى كيف شئت مفرداً أو قارنا او متمتعا. اه<sup>(1)</sup>

آمرکوچاہیے کہ معاملہ مامور کے سپر دکردے اور یوں کہے کہ میری جانب سے تم جیسے چاہوج کرد افرادیا قران یا تمتع'' اور اسی لباب کی ایک دوسری عبارت ہیہے: " لو امرہ بالقر ان او التمتع فالدم علی المامور''.<sup>(۲)</sup>

اگر قرآن اور تمتع کاتھم دیا تو قربانی مامور کے ذمہ ہوگی۔ اور در مختار میں ہے:

( ودم القران) والتمتع ( والجناية على الحاج) ان اذن له الآمر بالقران والتمتع والا فيصير مخالفا فيضمن.

اور اس کے تحت ر دالمحمار میں ہے:

قوله " على الحاج اى المامور اما الاول فلانه و جب شكراً على الجمع بين النسكين و حقيقة الفعل منه ، و ان كان الحج يقع عن الآمر ، لانه و قوع شرعى لاحقيقى ، و اما الثانى فباعتبار انه تعلق بجنايته افاده في البحر ".

مذکورہ بالاعبار توں سے معلوم ہوتا ہے کہ جج بدل کرنے والاتمت بھی کر سکتا ہے جبکہ آمر کی طرف سے اس کی اجازت ہوجیسا کہ جج افراد وقران کر سکتا ہے۔

اور میں سجھتا ہوں کہ کوئی مفتی بیرتھم بھی نہیں دے سکتا ہے کہ تم حیض ونفاس کی حالت میں بیت اللہ شریف کاطواف کرلواس لیے کہ ناپاکی کی حالت میں سجد الحرام میں جانااور بیت اللہ شریف کاطواف کرنادونوں ناجائزاور کناہ ہے اور کسی کناہ کا تھم کوئی مفتی نہیں دے سکتا ہے توایسی صورت میں کیا حیلہ اور تدبیر ہوئتی ہے کہ عورت طواف افاضہ سے سبکدوش ہو سکے

> (۱) لباب، ص:۲۵۲، فصل نفقة. (۲) لباب، ص:۲۵۳، فصل: الدماء المتعلقة بالحج (۳) رد المحتار، ص:۳۲، ج:٤، باب الحج عن الغير/كتاب الحج، دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) \_\_\_\_\_

ادرايي جج فرض كومكمل كرسكے -

(۲) دور حاضر میں جبکہ معاصی اور فحاشی عام ہے توباد جود اس کے کہ خسر اپنی بہو کا ادر داماد اپنی ساس کا تحرم ہے لیکن خسر و داماد کے بہو ادر ساس کو اپنے ساتھ تج میں لے لیکن خسر و داماد کے بہو ادر ساس کو اپنے ساتھ تج میں لے جانے کی اوجو داگر اندیشہ فننہ ہو تو کیا بہوا در ساس کو اپنے ساتھ تج میں لے جانے کی اجازت ہوگی یا انہیں اس سے روک دیا جانے گا۔ جب کہ اکثر بہو کے ساتھ خسر کی بدکاری اور ساس کے ساتھ تو جی میں جانے کی اوجو داگر اندیشہ فننہ ہو تو کیا بہوا در ساس کو اپنے ساتھ دی جو داگر اندیشہ فننہ ہو تو کیا بہوا در ساس کو اپنے ساتھ تو جی میں جانے جانے کی اجازت ہوگی یا انہیں اس سے روک دیا جانے گا۔ جب کہ اکثر بہو کے ساتھ خسر کی بدکاری اور ساس کے ساتھ داماد کے خلط کاری در مات کی دیا ہو در ساتھ داماد کے خلط کاری کے داخلہ میں اس سے روک دیا جانے گا۔ جب کہ اکثر بہو کے ساتھ خسر کی بدکاری اور ساس کے ساتھ داماد کے خلط کاری کے داخلہ کی ماتھ داماد کے ساتھ داماد کے ساتھ داماد کے ساتھ داماد کے ساتھ داماد کے خلط کاری کے داخلہ میں اس سے روک دیا جائے گا۔ جب کہ اکثر بہو کے ساتھ خسر کی بدکاری اور ساس کے ساتھ داماد کے خلط کاری کی کاری اور ساس کے داخلہ جب کہ میں جوان خسر یا جوان داماد کے ساتھ بہو یا ساس کو ساتھ در ج

رضاعی بھائی محرم ہے مگراس کے باوجود مظنۂ فساد کی وجہ سے فقہاے کرام نے ار شاد فرمایا کہ عورت اپنے رضاعی بھائی کے ساتھ سفرنہ کرے اور ساس محرمات ابد ہیہ سے ہے اس کے باوجود فقہانے فرمایا کہ جوان ساس داماد کے ساتھ سفرنہ کرے۔ ر دالمختار میں ہے :

" نقل السيد ابو السعود عن نفقات البرازية لا تسافر با خيهارضاعاً في زماننا اه. اى لغلبة الفساد . قلت و يؤده كراهة الخلوة بها كالصهرة الشابة فينبغى استثناء الصهرة الشابة هُنا ايضا لأن السفر كالخلوة ".(<sup>()</sup>

> مجد داعظم اعلی حضرت امام احمد رضاقد س سره العزیز این ایک فتول میں ار شاد فرمار ب بین: ‹ رسول الله بران الله بران الله بران الله بین :

لايحل لامرأة تومن بالله واليوم الآخر ان تسافر مسيرة يوم و ليلة الا مع ذي رحم محرم يقوم عليها".

کہ حلال نہیں ہے اس عورت کو کہ ایمان رکھتی ہواللہ اور قیامت پر کہ ایک منزل کا بھی سفر کرے مگر محرم کے ساتھ جو اس کی حفاظت کرے یعنی بچہ یامجنون یامجو سی یا بے غیرت فاسق نہ ہوا یہا اگر محرم ہوتوا س کے ساتھ بھی سفر حرام ہے کہ اس سے حفاظت نہ ہو سکے گی یانا حفاظتی کا اندیشہ ہو گا الی آخرہ۔<sup>(۲)</sup>

انوار البشارة ميں ايک جگه فرمايا:

'' عورت کے ساتھ جب تک شوہریامحرم بالغ قابل اطمینان نہ ہو، جس سے نکاح ہمیشہ کو حرام ہے ، سفر حرام ہے۔ اگر کرے گی جج ہوجائے گامگر ہرقدم پر گناہ لکھاجاے گا۔<sup>(۳)</sup> خط کشیدہ عبارت قابل توجہ ہے۔ (۳) مکہ عظمہ میں پندرہ روزیا اس سے زائد دنوں تک اگر حاجی کا قیام ہو تو اس پر عید الاضیٰ کی قربانی داجب ہے یا

- (۱) رد المحتار، ج: ۳، ص: ٤٦٤، كتاب الحج، دار الكتب العلمية، بيروت
  - (۲) فتاویٰ رضو یہ، ج:٤، ص:۲۸۲، کتاب الحج، رضا اکیڈمی

(٣) فتاوى رضويه، ص: ٦٩١، ج:٤، رساله انور البشارة، في مسائل الحج والزيارة، مطبوعه : رضا اكيد مي

1+1

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) |+**†**″ نہیں ؟ قران ، تمتع ، افراد تمام صور توں میں صرف ایک قربانی داجب ہوگی یا چندادر بیہ حرم ہی میں ہو سکتی ہے یا حرم ۔ یہ باہر اینے دطن میں بھی۔ تمام صورتوں کا احاطہ فرماکر سب کے احکام تحریر فرمائیں۔ درج بالاتمہیدی گفتگو کے بعد اپنے مؤقر مندوبین محققین و مفتیان کرام کی خدمات عالیہ میں چند سوالات پیش ہیں کہ اپنے تحقیقی جوابات سے شرکاے مجلس شرعی کوستنیض فرمائیں گے۔ موالات (الف) فج سے پہلے ایک سے زائد عمرے کی شرعی حیثیت کیاہے ؟ جائزے یا ناجائز؟۔ (ب) جج بدل کرنے والاتمتع بھی کر سکتا ہے یانہیں ؟۔ (ج)عورت حیض د نفاس کی حالت میں طواف افاضہ کیسے کرے گی ؟ جبکہ مکہ معظمہ میں عورت کاقیام ممکن نہ ہی ؟ ۔ ( د )جوان خسر ادر داماد کے ساتھ بہویاساس کاسفر جج جائز ہے یا ناجائز ؟ ۔ (ہ) جاجی پر قربانی داجب ہے یانہیں، جب کہ معظمہ میں ۵ار دن یا اس سے زائد دنوں تک قیام پذیر رہ دیکا ہو؟

جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 1+12 خلاصة مقالات بعنوان مسائل جح تلخيص نكار: مولانا محمد صدر الوركي قادرى ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے تیرہویں فقہی سیمینار کے لیے جن موضوعات کا انتخاب ہوا، ان میں ایک موضوع ہے "مسائل جج" ---- اس پر تادم تلخیص ٩٧٩ مقالے مجلس کو موصول ہوئے، جن کے صفحات کی مجموعی انعداد ۲۰۰۷ ہے۔ اس موضوع کے بعض کوشوں کی تنقیح کے لیے پانچ سوالات حضرات علماے کرام کی خدمت میں پیش کیے تحسير جن كي تفصيل اس طرح : [الف]- جس ملح ایک سے زائد عمر مے کی شرعی حیثیت کیا ہے، جائز ہے یا ناجائز؟ [ب]- جج بدل کرنے والا تمتع بھی کر سکتا ہے یا نہیں ؟ [ج]- عورت حيض ونفاس كى حالت ميں طواف افاضد كيس كرے كى، جب كمد معظمة ميں عورت كاقيام ممكن ند ، يو؟ [د]- جوان خسر اور داماد کے ساتھ بہویاساس کاسفر جائز ہے یا ناجائز؟ [0] - جاجی پر قربانی داجب ہے یانہیں ، جب کہ ملّمعظّمہ میں ۱۵ رون یا اس سے زائد دنوں تک قیام پذیر رہ حکا ہو؟ **پہلا سوال: -** بہلے سوال کے جواب میں تین موقف سامنے آئے -**پہلا موقف** بیہے کہ ایساتم تع جوابنے ساتھ ہدی کا جانور لے کر گیا ہودہ ج سے دیںلے ایک سے زائد عمرے نہیں کر سکتاادر آگراییاً تمتع ہوجوابیخ ساتھ قربانی کا جانور لے کرنہ گیا ہو تووہ حج سے دہلے ایک سے زائد عمرے کر سکتا ہے ،البتہ اشہر ج میں جواز عمرہ کے سلسلے میں چوں کہ بعض علما کا اختلاف ہے ، مثلاً صاحب فتح القد برامام ابن الہام اور صاحب لباب المناسك علامہ رحمت اللّٰدسندھى وغيرہ جج سے ويہلے مزيد عمرے كى اجازت نہيں ديتے،ان كى دليل بيرہے كہ تمتع كرنے والا کمی کے تھم میں ہوجاتا ہے اور کمی کے لیے جج کے مہینوں میں عمرہ کرناجائز نہیں ، لباب المناسک میں ہے: لا يعتمر (المتمتع) قبل الحج.

(۱) فتح القدير، ج:٣، ص: ١١، كتاب الحج، بركات رضا، پور بندر، گجرات.
 (۲)فتاوي رضو يه ج:٤، ص:٤٠٧، رساله انوار البشارة في مسائل الحج والزيارة،مطبوعه رضا اكيدمي، ممبئي
 (٣) منحة الخالق على البحر الرائق، ج:٢، ص: ٢٤٦، كتاب الحج، باب التمتع، دار الكتب العلمية، بيروت
 (٣) رد المحتار، ج:٣، ص: ٤٧٧، كتاب الحج، دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

والظاهر أن المتمتع بعد فراغه عن العمرة لا يكون ممتنعا من اتيان العمرة فإنه زيادة عبادة و هو و إن كان في حكم المكي إلا أن المكي ليس ممنوعا عن العمرة فقط على الصحيح و إنما يكون ممنوعا عن التمتع كما تقدم ما في اللباب. (أ)

"المسلک المقسط" کے محشی علامہ سین بن محمد سعید عبد الغنی ملی حنفی رضط طلط یہ ، منحة الخالق کی عبارت نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

قلت فما يفعله جهلة معلمى الغرباء من منعهم من اتيان العمرة للمتمتع الذى لم يسق الهدى هو على خلاف المذهب، و يتسبب عن المنع المذكور حرمان الغرباء من عبادة لها ثواب عظيم لا يتيسر لهم فعلها في بلادهم. وربما ضاق عليهم الوقت فلا يمكنهم فعلها بعد نزارلهم. من عرفات، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم. <sup>(٢)</sup>

بدائع الصنائع وغيره مي ب:

فإن السنة كلها وقت العمرة وتجوز في غير اشهر الحج و في اشهر الحج لكنه يكره فعلها في يوم عرفة و يوم النحر و أيام التشريق. <sup>(r)</sup>

دومراموقف بیہ کہ بج سے تہلج ایک سے زائد عمر کر ناناجائز ہے، ہاں اگر سی کی فلائٹ بعد بج فوراً ہواور اس کو عمر بے کا موقع نہ مل سکے تواپیے لوگ قبل جج ایک سے زائد عمر بے کر سکتے ہیں ۔ بیرا بے صرف ایک عالم کی ہے، وہ ہیں مولانا محمد سلیمان مصباحی، بید کھتے ہیں:

"قبل احرام جج ایک سے زیادہ عمرہ کے بارے میں فقہاے کرام کا اختلاف ہے اور دلائل شرعیہ بھی مختلف ہیں اور فقد کا یہ ضابطہ ہے کہ جہاں جواز اور عدم جواز میں اختلاف ہو وہاں ترجیح عدم جواز کو ہوگی، لہٰذاراز جمیہ ہے کہ جج ایک سے زیادہ عمرہ کرناجائز نہیں ہے ۔ ہاں اگر کسی کی فلائٹ بعد ج فوراً ہواور اس کو عمرے کا موقع نہ مل سکے توایسے لوگ ان علما کے اتوال پرعمل کر سکتے ہیں، جنھوں نے جواز کا تھم دیا ہے۔"

**تیسراموقف ب**یہ ہے کہ تمتع بعد عمرہ حلال ہو کر میقات کے باہر مقیم ہو توبالا تفاق وہ آفاقی کے عظم میں ہو گااور مزید عمرے کی بھی اجازت ہوگی۔ بیہ موقف ہے مولانا محمد انور نظامی اور مولانا محمد بشیر القادری کا،ان دونوں حضرات کا موقف ایک ہونے کے ساتھ ساتھ الفاظ بھی دونوں کے ایک ہیں ، لکھتے ہیں:

(١) منحة الخالق ، ج:٢ ، ص: ٦٤٥ ، كتاب الحج، باب التمتع، دار الكتب العلمية، بيروت (٢) ارشاد السارى الى مناسك الملا على القارى، ص: ١٩٤ ، المكتبة التجارية الكبرى، مصر (٣) بدائع الصنائع، ج:٢، ص: ٣٣٩، كتلب الحج، فصل: وأمّا العمرة فالكلام فيها يقع في مواضع ، مطبوعه مركز اهل سنت بركات رضا، پور بندر، گجرات.

(٢) منحة الخالق، جـ٣، ص ٢٠٩، كتاب الحج، باب الحج عن الغير، دار الكتب العلمية، بيروت.

(٢) الاختيار للتعليل المختار، ص:١١٩، باب الحج عن الغير.
 (٣) الاختيار للتعليل المختار، ص:١٦٩، باب الحج عن الغير.
 (٣) النهر الفائق، كتاب الحج، باب الحج عن الغير، ص:١٦٥، ج:٢، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) درِ مختار، ص:٣٢، ج:٤، باب الحج عن الغير، دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

لباب میں ہے: "و ينبغى للآمر أن يفوض الأمر إلى المامور فيقول حج عنى كيف شئت مفردا أو قارنا أو متمتعا." ايك اور مقام ميں ہے: "لو أمر ہ بالقر ان أو التمتع فالدم على المأمور ."<sup>(1)</sup> اعلىٰ <sup>حضر</sup>ت امام احمد رضاقد س سرہ ان عبار توں كى روشى ميں فرماتے ہيں:

"الحمد لله هذا نص صريح في جواز التمتع في حج البدل، وأنه إذا كان بإذن الآمر لا يكون خلافا و أن النسكين يقعان عن الآمر و إلا لزم الخلاف." <sup>(r)</sup>

حضرت علامہ علی قاری مظلیظت کا اس باب میں موقف میہ ہے کہ ج بدل کرنے والاتمت نہیں کر سکتا، اس کی انھوں نے دو دہمیں ذکر کیں۔ ایک میہ کہ کلام مشائخ میں امر ج کی تفویض افراد اور قران ہی کے ساتھ مقید ہے جس سے میہ سمجھ میں آ ہے کہ مجموع عنہ تمتع کی اجازت نہیں دے سکتا ----- دوسری میہ کہ حج بدل کی شرط سے میہ بھی ہے کہ ج میقاتی و آفاتی ہو، جب کہ تمتع کرنے والا دیملے عمرہ اداکرے گااور مکہ مکرمہ پہنچ کر اس کا سفرختم ہوجائے گا، اب دہ جو ج کرے گادہ مکی ہو گا، آفاتی نہ ہوگا۔

حضرت ملاعلی قاری "لباب" کی مقدم الذکر عبارت کے تحت فرماتے ہیں:

" فيه أن هذا القيد سهو إذا لتفويض المذكور في كلام المشائخ مقيد بالإفراد والقران لا غير، ففيه الكبير: قال الشيخ الإمام أبو بكر محمد بن الفضل: "إذا أمر غيره أن يحج عنه ينبغى أن يفوض الأمر إلى المأمور فيقول: حج عنى بهذا كيف شئت إن شئت حج و إن شئت فأقرن -وقد سبق أيضا أن من شرط الحج عن الغير أن يكون ميقاتيا آفاقيا، و تقرر أن بالعمرة ينتهى سفره إليها و يكون حجه مكيا، وأما ما في قاضى خان من التخيير بحجة أو عمرة و حجة أو بالقران فلا دلالة له على الجواز إذ الواو لا تفيد الترتيب، فيحمل على حج و عمرة بأن يحج أو لا عنه ثم يأتى بعمرة له أيضا فتدبر فإنه موضع خطر."

اور صاحب لباب کے قول "لو أمر ہ بالقران أو التمتع "میں تمتع کو معنی لغوی پر محمول کیا اس پر اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخاں قدس سرہ العزیز نے عالمانہ تنقید فرمائی اور خود ملاعلی قاری کے کلام سے حج بدل میں تمتع کا جواز ثابت فرمایا، رقم طراز ہیں:

اقول: حمله على المعنى اللغوى في غاية البعد و أما اقتصار المشائخ على الإفراد والقران

- (۱) لباب المناسك، ص:۳۰۵
- (٢) جد المتار، ج:٢، ص:٣٦٣، المجمع الاسلامي، مبارك فور
- (٣) شرح اللباب، باب الحج عن الغير، فصل في النفقة، ص:٤٠٣، مصر.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

فربما ير يدون بالقران ما هو أعم من التمتع لأن في كليهما الجمع بين النسكين وقد نقل العلامة الشارح عن الإمام القاضي خان اول باب العمرة ص: ٢٥٥ أن وقتها جميع السنة إلا خمسة أيام يكره فيها العمرة لغير القارن اه فقال العلامة نفسه: يعنى في معناه المتمتع اه.

و عبارة الخانية ظاهرة في وفاق اللباب و حملها على عكس الترتيب لا يفيد فإن العمرة عن غيره الآفاقي كالحج عنه في وجوب كل عن ميقاته الآفاقي إذا استنابه في احدهما – وقد قال في اللباب و شرحه ص ٢٤٥: لو أمره بالعمرة فحج عنه أو عن نفسه ثم اعتمر له لم يجز. اه

واشتراط كون الحج عن الغير ميقاتيا مسلم بالمعنى الأعم الشامل لميقات المكى وغيره، أما اشتراط كونه من الميقات الآفاقي فغير مسلم مطلقا، ولذا لما قال في اللباب في شرائط الحج عن الغير: "العاشر: أن يحرم من الميقات" قال القاري: أي من ميقات الآمر يشمل المكى وغيره. اله

ولا شك أن الأمر لو تمتع بنفسه لكان ميقاته للحج الحرم، فكذا نائبه بإذنه، ولما فرع على في الباب بقوله: فلو اعتمر وقد أمره بالحج ثم حج من مكة لا يجوز و يضمن، قال في الكبير: ولا يجوز ذلك عن حجة الإسلام لأنه مأمور بحجة ميقاتية اه — قال القارى ص ٢٤٤ فيه أنه إن أراد بالميقاتية المواقية الأفاقية ففي اطلاقه نظر ظاهر إذ تقدم أن المكى إذا أوصى بالرى أن يجح عنه يحج عنه من مكة وكذا سبق أن من أوصى أن يحج عنه من غير بلده يحج كما أوصى قرب من مكة أو بعد أه — فكيف يجعل الأفاقية شرطا هنا بل هو في شك ههنا من نفس شرط الميقاتية فضلا عن الأفاقية حيث قال بعده: و أيضا فيه اشكال آخر حيث أن الميقات من أصله ليس شرطا لمطلق الحج و أصالته بل إنه من واجباته فكيف يكون شرطا وقت نيابته فإن وجد نقل صريح أو دليل صحيح فالأمر مسلم و إلا فلا اه — ولا نسلم أن سفره هذا يتجرد للعمرة ولا يكون للحج كمن سعى إلى الجمعة و صلى قبلها السنة لا يكون سعيه مصروفا عن الجمعة كما نص على التنظير به في الهداية.

ثم إن الباب نص في باب التمتع منه ص١٤٨ :إنه لا يشترط لصحة التمتع أن يكون النسكان عن شخص واحد حتى لو أمره شخص بالعمرة وآخر بالحج جاز اه

وقد أقره عليه القارى ثمه قائلا: أي وأذنا له في التمتع جاز لكن دم المتعة عليه في ماله اه فهذا إذعان منه لما في الباب فإذن الجواز هو اجواب والله تعالىٰ أعلم بالصواب. <sup>(1)</sup>

(۱) جد المتار، ج: ۲، ص: ۲٦٤، ٢٦٤، ٢٦٥، المجمع الاسلامي، مبارك فور.

||+

|                                                                                        | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)            |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ، میں سارے مقالبہ نگار حضرات اتن بات پر متفق نظر آئے کیہ مذہب                          | تيراسوال: - تير سوال 2 جواب                               |
| ، ہے، گمراس کے بعد پھر مختلف نظریات میں تقسیم ہوتے نظر آئے۔ ک                          | حنفی میں طواف کے لیے طہارت شرط نہیں بلکہ داجب             |
| اب افاضہ کے دنوں میں حیض آنے کا خد شہ ہودہ پہلے ہی ہے ایس                              | <b>پہلا تظریبہ</b> ہیہ ہے کہ ایس عورت جس کو طو            |
| ئے۔اگراس پر کامیابی نہ ملے تودہ داپس کے لیے پرداز کی تاریخ ہوخر                        | دوائیں استعال کرے جن سے اس کاحیض موخر ہوجا۔               |
| سے طواف افاضہ کا موقع مل جائے۔ اگر ہر طرح کی کوشش کے بعد بھی                           | کرانے کے لیے بوری کوشش کرے تاکہ پاک ہوکرا۔                |
| لم سے مسلہ دریافت کرے اور عالم اس کے سامنے سیر بیان کر دے کہ                           | ناکامی نظر آئے تواس کے لیے حیلہ ہی ہے کہ وہ کسی عا        |
| اگر توداخل ہوکر طواف کرے کی تو تیر اطواف تو ہوجائے گامگر تو گناہ گار                   | حیض کی حالت میں مجد میں تیراداخل ہونا حرام ہے اور آ       |
| نالہ نگاروں کی ہے۔ان کی دلیل ردالمحتار کی درج ذیل عبارت ہے:                            | ہوگی اور بچھ پر بدنہ کی قربانی لازم ہوگی۔ بیہ راے اکثر مق |
| ك ابن امير حاج: لو هم الركب على القفول ولم تطهر                                        | تنبيه: نقل بعض المحشيين عن منسا                           |
| لها: لا يحل لك دخول المسجد و إن دخلت وطفت                                              | فاستفتت هل تطوف أم لا؟ قالوا: يقال                        |
| هذه المسئلة كثيرة الوقوع يتحير فيها النساء. ()                                         | اثمت وصح طوافك و عليك ذبح بدنة. و                         |
| حمه شريفي (٢) مولانا محمه عالم كير (٣) قاضي فضل احمد (٣) مولانا نظام                   | بيه نظريد ان حضرات كاب: (١) مفتى شفيق ا                   |
| ناناهم على (٢) مولاناعرفان عالم (٨) مولانا آل مصطفى (٩) مولانا بمال                    |                                                           |
| مولانامعين الدين (١٢٠) مولانامحمه صدر الوركي قادري (١٢٠) مولانا ابرار                  |                                                           |
| مه (۱۷) مولاناانور نظامی (۱۸) مولانامجمه عالم (۱۹) مولانا مختار احمد <sup>ب</sup> هیزی |                                                           |
| (٢٢) مولانا اخترر ضا (٢٣) مفتى محدسيم (٢٣) مولانا دستمير عالم (٢٥)                     | (۲۰) مولانا مسعود اجمه بر کاتی (۲۱) خواجه آصف رضا         |
| ل (۲۷) مولانا اختر حسین، جمدا شاہی (۲۸) مولانا نفیس احمد مصباحی                        | مولانا رضوان احمد (۲۷)مولانا نظام الدين، جمدا شابخ        |
| مفتى بدر عالم (٣٢) مفتى زابد على سلامى (٣٣) مولانا اختر كمال (٣٣)                      | (۲۹) مولانا عبد الحق (۳۰) مولاناتمس الهدي (۳۱)            |
|                                                                                        | مولانانفر التّد (۳۵) مولاناعارف التّد-                    |

تین علاے کرام (مولانا عبد السلام، مولانات احمد، مولانا بشیر القادری) اپنے مقالوں میں بدند کے بجلے دم استعال کرتے ہیں، جس کے عموم میں بکری بھی شامل ہے، یہ حضرات خود ہی اپنی مراد بتا سکتے ہیں کہ دَم سے انھوں نے کیا مراد لیا ہے۔

**دومراموقف یہ ہے کہ عورت کاسب کچھ عمل وہی ہوگاجس کی صراحت پہلے موقف میں کی گئی ہے ''تگرعورت** چوں کہ معذور ہے اس لیے حالتِ حیض میں طواف کرنے کی صورت میں گناہ گارنہ ہوگی۔ یہ موقف درج ذیل تین علماے کرام کاہے:

(۱)مولاناصاحب علی(۲)مفتی حبیب اللّٰد(۳)مفتی انفاس الحسن حیثتی۔

(١) رد المحتار، ج:٣، ص:٥٣٩ مطلب: في طواف الزيارة، مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت.

|                                                                                                                                          | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| سہارالیا، جب کہ مفتی حبیب اللہ نے" المے رو دیا.ت. تب یہ                                                                                  | ان میں مولا ناصاحب علی نے دفع حرج کا                                           |
| بثق نے حضرت صدر الشریعہ علیہ الرحمۃ والرضوان کاقول پیش کیا،وہ بہارِ                                                                      | المحظورات پرتکيررکھا"،البته مفتى انفاس الحسن                                   |
| ••                                                                                                                                       | شریعت میں فرماتے ہیں:                                                          |
| غارہ بھی لازم ہو گا اور گناہ گاربھی ہو گا،لہٰ دااس صورت میں توبہ واجب<br>ﷺ                                                               | •                                                                              |
| ے اور اگر نادانستہ یا عذر سے ہے تو کفارہ کافی ہے، جرم میں کفارہ سہر حال                                                                  |                                                                                |
| قلم مولاناعرفان عالم اور مولانار فيع الزمال نے حفاظتی تدابير ميں ايک بير بھی                                                             | لازم ہے۔<br>برارمیقن کھنیا لارگر ملس مداصرا                                    |
| ، م حولانا حرفان عام اور حولانادی احرفان کے علقا کی مدابیر یں ایک نیے ک<br>ربِخارج میں نہ آنے پائے، جب تک خون فرجِ خارج میں نہ آئے گا،اس |                                                                                |
|                                                                                                                                          | د رمیں کہ ان کی کر سف کی حرک دھاتے کہ اون م<br>کے حالفہ ہونے کا حکم نہ ہوگا۔   |
| بر ب طواف افاضد كى فرضيت ساقط موجائك، كسقوط الصلوة                                                                                       |                                                                                |
| واف کے لیے دخولِ مسجد لازم وطہارت شرط ہے إذا فات الشرط                                                                                   |                                                                                |
| ، جس کی دوصور تیں ہیں۔ ایک بیر کہ کسی کوطواف افاضہ کے لیے وکیل                                                                           |                                                                                |
| کردے۔ بیہ موقف ہے حضرت مفتی عنایت احد نعیمی کا۔                                                                                          |                                                                                |
| مسلیمان مصباحی، موضوف نے موقف اول سے بھی انکار نہیں کیا ہے، •                                                                            | چوتھاموقف جس کے قائل ہیں مولانام                                               |
| رت کسی کواپنا نائب بنادے اور وہ اس کی طرف سے طواف کر دے اور                                                                              | مگراس کے لیے ایک صورت میہ نکالی ہے کہ ایسی عو                                  |
|                                                                                                                                          | احتیاطاً ایک دَم دے دے۔                                                        |
| اف کیے بغیر وطن کوچلی جائے ،محظوراتِ احرام سے بچے اور جتنی جلد ہو                                                                        | • • •                                                                          |
| نابهم اگر طولِ احرام کی مشقت پر صبر نہیں کر سکتی تومذ ہب امام ابو یوسف                                                                   |                                                                                |
| ل محصر اسے احرام کھولنے کی اجازت ہوتی جاہیے کہ ان کے مذہب پر                                                                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                          |
| مذہب امام شافعی کابھی ہے اور موضع حرج میں ظاہر مذہب سے عدول                                                                              | •                                                                              |
| حالتِ حیض میں طواف افاضہ کر لینے کواحوط کہا، جس سے متبادر بیہ ہو تا                                                                      | ·                                                                              |
| لحالیاكرناگناه نہیں۔" اختلاف امتی رحمة "اور" الَّدين يسر "                                                                               | •                                                                              |
| برکی کرن پھو کمتی نظر آتی ہے۔                                                                                                            | کے تناظرمیں زیرِ غور مسّلہ کوحل کرنے کے لیے امب<br>عزا                         |
| • • • • •                                                                                                                                | یہ موقف ہے مولاناابرار احمد اطمی کا۔<br>پیر موقف ہے مولاناابرار احمد اطلمی کا۔ |
| طواف کرلے اور اسے تین باتوں میں اختیار دیاجائے ، چاہے تو قربانی                                                                          | <b>حچشاموقف</b> بہے کہ جائفنہ د ضوکر کے                                        |
|                                                                                                                                          |                                                                                |

(۱) بهارِ شريعت، ج:۲، ص:۲٤

(جدید مسائل پر علماکی رائیں ادر فیصلے ( جلد دوم ) 111 دے جاہے توجھ فقیروں کوصد قہ کرے یاتین روزے رکھ لے۔ہدایہ میں ہے: بخلاف المضطر حيث يتخير لأن الآفة هناك سماو ية وههنا من العباد. (') اس کے حاشیہ میں ہے: بخلاف المحرم المضطر الى حلق رأسه فإنه إذا حلق رأسه يتخير بين الأشياء الثلثة إن شاء ذبح و إن شاء تصدق بها على ستة مساكين و إن شاه صام ثلثة أيام. بدموقف مولانار فيع الزمال كاب-**چوتھاسوال:-** چوتھے سوال کے جواب میں تین نظریات سامنے آئے۔ **پہلا نظر میہ** بیہ ہے کہ اگر جوان خسر د داماد فاسق ہوں کہ ان کے ساتھ سفر کرنے میں فتنے کا اندیشہ ہوا در نساد، مظنون ہوتوان کے ساتھ سفر کرناناجائز ہے اور اگر دہ متقی دپر ہیزگار ہوں کہ ان کے ساتھ سفر کرنے میں فتنے کا اندیشہ نہ ہوتو ان کی رفاقت میں سفر بح کرناجائز ہے ۔ بیہ موقف اکثر مقالہ نگاروں کا ہے ۔ اس موقع سے عام طور پر فتاویٰ رضوبیہ کی دو عبارتیں پیش کی گئی ہیں: []] ''عورت کو بغیر محرم کے جج خواہ کسی اور کام کے داسطے سفر کرنا ناجائز ہے ، اور بھیتجا شوہر کامحرم نہیں اور محرم فاسق بيكارب، اسكا موناند مونابر ابرب- (٢) [ت] نامحرموں سے پر دہ مطلقاداجب اور محارم سی سے پر دہ نکر ناداجب ، اکررے گی توگنہ گار ہوگی۔ اور محارم غیر سبی مثلاً علاقہ مصاہرت ورضاعت،ان سے پر دہ کرنااور نہ کرنا دونوں جائز مصلحت وحالت پر لحاظ ہوگا،اس واسطے علمانے لکھا۔ ہے کہ جوان ساس کوداماد سے پر دہ مناسب ہے۔ یہ تکم خسر اور ہو کا ہے، اور جہاں معاذ اللہ مظنة فتنہ ہو پر دہ داجب ہوجائے گا۔ والله يعلم المفسد من المصلح. **دوسر الظریبہ** بیہ ہے کہ آج کے دور میں چوں کہ فننہ وفساد، بے حیائی، عریانیت عام ہو چکی ہے، فحاش کا بازار گرم ہو دیاہے، بہوکے ساتھ خسر کے ناجائز تعلقات کے واقعات آئے دن پیش آتے رہتے ہیں، اس لیے اس زمانہ میں جوان خسر کے ساتھ سفرِ جج کے ناجائز ہونے کافتو کٰ صادر کیاجائے۔ بیہ موقف درج ذیل حضرات کا ہے۔ (۱) مفتی محمد معراج القادری (۲) مولانا ناظم علی (۳) قاضی فضل رسول (۳) مولانا انور نظامی (۵) مولانا بشیر القادری (۲) مولانا محمد عالم (۷) مولانا مسعود احمد بر کاتی (۸) خواجه آصف رضا (۹) مفتی محمد سیم (۱۰) مولاناد شگیر عالم (۱۱) مولانا اختر حسين (١٢) مولانانفيس احمد (١٣) مفتى انفاس الحسن (١٣) مولاناابرار احمد اعظمى (١٥) قاضي فضل احمد -

- (١) الهدايه، ج: ١، ص: ٢٤٨، كتاب الحج، باب الجنايات.
- (۲) فتاوی رضویه، ج:٤، ص: ٦٨١، کتاب الحج، مطبوعه: رضا اکیدی
- (۳) فتاوی رضو یه، ج: ۱۰، ص: ۱۲٤، نصف آخر، مطبوعه: رضا اکیدی

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 1117 تیسرالظرمیں بیہ ہے کہ جب تک گواہوں ہے جوان خسر و داماد کی مامونیت کی تصدیق نہ ہوجائے تب تک ان کے ساتھ جانے کافتویٰ نہ دیاجائے۔ بیرائے ہے مولاناشبیر احمد کی۔ **پانچواں سوال: -**پانچویں سوال کے جواب میں اکثراصحاب قلم اس امر پر متفق ہیں کہ اگر حاجی منلی جانے سے پہلے کمه مکرمه میں مقیم رہ چکاہواور وہ مالکِ نصاب بھی ہو تواس پر عیدالاضحٰ کی قربانی واجب ہوگی۔اب اگر دہ تمتّع یا قارن ہے، تو اس پر دو قربانی داجب ہے، ایک شکر انہ ج کی، دد سری عید الاضیٰ کی اور اگر مفرد ہے تواس پر صرف عید الاضیٰ کی قربانی داجب ہوگی، شکرانۂ جج کی قربانی اس پر داجب نہیں۔ اتن مقدار پراتفاق کے بعد اکثراصحاب راے نے بیہ صراحت کر دی ہے کہ شکرانہ بچ کی قربانی حرم ہی میں ہوگی جب کہ عیدالاضی کی قربانی حل و حرم کہیں بھی ہوکتی ہے۔ حتی کہ اپنے وطن میں بھی کسی کواس کام پر مامور کر سکتا ہے۔ مگر قاضی فضل احمداس تعلق سے لکھتے ہیں: " به حاجی پرد<del>د</del>یں داجب ہوگی جہاں حاجی ایام نحرمیں اقامت پذیر ہو۔ اگر حرم میں ہو تو حرم میں ،اگر گھرمیں ہو تو گھر میں بی قربانی عیدالاضیٰ دالی قربانی ہے۔" مزيد لکھتے ہيں: ''الغرض مکہ معظمہ میں پندرہ یااس سے زائد دنوں تک اگر حاجی کا قیام ہواور دہ اقامت کی نیت کرلے تواس پر عید الاضحیٰ کی صرف ایک قربانی داجب ہوگی، خواہ دہ قارن ہو یاتمتع یا مفرد ادر بیہ حرم ہی میں ہوگی، بشر طے کہ بار ہویں کے غرد ب ے پہلے دہ دہاں سے بہ نیتِ سفرانتقالِ مکانی نہ کر دیکا ہو۔ " مولاناآل مصطفى مصباحي لكصفة بين: "اگراپنے وطن تک پہنچنے میں ایام نحر گزر جائیں تو حرم ہی میں بیہ قربانی داجب ہوگ۔" بعض ارباب فکرنے جاجی پر عیدالاضی کی قربانی داجب ہونے کے سلسلے میں فقہاے کرام کے اختلاف کوبھی بڑی تفصیل سے واضح کیا ہے۔ ان میں حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب قبلہ مد خللہ العالی اور حضرت مولانا نفیس احمد صاحب خاص طور سے قابلِ ذکر ہیں۔اختلافی پہلو پر بھر پور بحث کرنے کے بعد حضرت مفتی محمد نظام الدین صاحب قبلہ فرماتے ہیں: "اس تفصیل سے سیبات عمال ہوئی کہ صاحب مذہب کے ارشاد" لا تجب علی الحاج " کی توجیہ میں بھی فقہاے کرام کے در میان اختلاف ہے۔اور ہر توجیہ کی صحیح میں بھی۔البتہ پلہ ''مطلقاعد موجوب قربانی'' کابھاری لگتاہے اور اس میں بندوں کے لیے آسانی بھی زیادہ ہے۔ کیکن دوسرے دالے قول میں احتیاط زیادہ ہے ،اس حیثیت سے اس کا پلہ بھاری ہے۔ چوں کہ عبادات میں احتیاط کی رعایت اولیٰ دارج بلکہ بسااو قات داجب ہوتی ہے۔ اس لیے حکم یہی ہو گا کہ جو حاجی مکہ معظمہ میں پندرہ دن یااس سے زیادہ قیام پذیر ہوجائے اس پر عیدالاضیٰ کی قربانی احتیاطاً واجب ہے ،اسی میں سلامتی ہے اور یہی مجد دِ أعظم اعلى حضرت عليه الرحمة والرضوان كامختار - چنال چهده فرمات بين:

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 110 "اب قربانی میں شغول ہو، بیہ وہ قربانی نہیں جو عید میں ہوتی ہے کہ وہ تو مسافر پر اصلام نہیں اور مقیم مال دار پر واجب ہے، اگرچہ ج میں ہو۔ " مقیم حاجی پر عیدالاضح کی قربانی داجب ہونے کے تعلق سے عام طور سے درج ذیل عبارت پیش کی گئی ہے: "وذكر في الأصل و قال: ولا تجب الأضحية على الحاج و أراد بالحاج المسافر فأما اهل مكة فتجب عليهم و إن حجوا. " (٢) سیہ ہے مقالات کاخلاصہ اب اس کے بعد اختلاف آراکے تناظر میں درج ذیل امور تنقیح طلب ہیں: تنفيح طلب امور امتمتع غیر سائق للهدی، ج سے پہلے ایک سے زائد عمرے کر سکتا ہے یانہیں ؟ 🕐 به ضابطه که جهان جواز وعدم جواز میں اختلاف ہو، وہاں ترجیح عدم جواز کو ہوگی، اپنے اطلاق پر ہے یا کچھ مخصوص شکلوں کے ساتھ مقید ہے؟ کیا تبل ج مزید عمرے کے جواز کے لیے میقات کے باہرا قامت اختیار کرنی ہوگی ؟ حرم شریف میں کہیں سے بھی اس کا احرام باندھاجا سکتا ہے ؟ ارضة حيض و نفاس كى وجد سے طواف افاضد كى فرضيت عورت كے ذمه باقى رہے گى يا ساقط ہو جائے گى ؟ بر تقدیر بقادہ س طرح طواف کرے، خود کرناضروری ہے یاکسی کو اپنانائب بناسکتی ہے؟ بہر حال اس پر کفارہ میں کیالازم ہوگا، بدنہ، دم، صدقہ، روزہ؟ پھرایسی عورت جو ہر طرح سے معذور ہے کیا اسے حالتِ حیض و نفاس میں طواف کرنے کی صورت میں گناہ گار تھہرایا جاسکتا ہے؟ 🔿 کیا حاجتِ شدیدہ کی وجہ سے اس مسئلے میں ظاہر مذہب سے عدول اور امام ابویوسف رحمۃ اللہ علیہ کا مذہب اختیار کرکے ایسی عورت کو محصر کے حکم میں مانا جا سکتا ہے ؟ (2) جوان خسر و داماد اگر متقی پر ہیزگار ہوں کہ ان کے ساتھ سفر کرنے میں فتنے کا اندیشہ نہ ہو تو کیا عورت ان کے ساتھ سفرج کر سکتی ہے یا ہے کہ موجودہ حالات میں مطلقا ممانعت کا تھم دیا جائے؟ یا پھر اس بارے میں گوا ہوں کے ذریعہ ان کی مامونیت کی تصدیق حاصل کی جائے، پھر اجازت دی جائے؟ شکران جی طرح عیدالاضی کی بھی قربانی حدود حرم ہی میں کرنالازم ہے، یا یہ قربانی حل دحرم ہر جگہ ہو سکتی ہے؟ (1) رساله انور البشارة، فتاوىٰ رضو يه، ٤/ ١٠٧، مطبوعه رضا اكيدمى.

(٢) بدائع الصنائع، ج:٤، ص: ٩٥، كتاب الحج، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات.

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

اس لي اي متقع متعلق سوال مواكه:

**جواب** يه جكه:

مسائل فجحج بسم الله الرحن الرحيم \_\_\_ حامدًا و مصلّياً و مسلّمًا یہ مسلہ واضح ہے کہ جاج مفرد، اسی طرح قارن دخولِ اِحرام ہے اتمام جج تک مستقل احرام سے عمرہ نہیں کر سکتا، کیوں کہ تااتمام جج ان کا پہلااحرام جج افراد یاجج قران برقرار ہے جس کے ہوتے ہوئے کسی اور احرام ستقل کی گنجائش نہیں۔ یہی حکم اس متمتع کے لیے بھی ہے جوہدی (جج کی قربانی) کا جانور ساتھ لے گیا ہے۔ لیکن وہ تمتع جوہدی ساتھ نہیں لے گیاہے وہ عمرہ اداکرنے کے بعد حلال ہوجاتا ہے، پھر جج کا حرام ایام جج سے ذرا پہلے بانده کرج اداکرتا ہے، در میانی وقفہ میں وہ مزید عمرے کر سکتا ہے پانہیں، یہ مسلہ اختلاف فقہا کی وجہ ہے حل طلب، تھا۔ 

114

جوآ فاقی، جج تمتع کے ارادے ہے مکہ عظمہ گیادہ عمرہ تمتع کے علاوہ مزید عمرے حج سے پہلے کر سکتا ہے۔ مگر بعض فقہها چوں کہ ایک سے زیادہ عمرے کرنے سے منع فرماتے ہیں اور اختلاف فقہا کی رعایت اولی ہے، اس لیے بہتر بیر ہے کہ جسے حج کے بعد بھی مکہ عظمہ میں قیام کی سعادت نصیب ہودہ ساہر ذی الحجہ کے بعد ہی عمرے کرے اور جسے جج کے بعد جلد ہی وہاں ے کوچ کرنا ہودہ جج سے پہلے بھی جتنے عمرے جا ہے کر سکتا ہے۔ لباب المناسک میں ہے: "لا يعتمر (المتمتع) قبل الحج." اه اس کے تحت شرح لباب میں ہے: "و هذا بناء على أن المكي ممنوع من العمرة المفردة أيضا، و قد سبق أنه غير صحيح

نيسي

- (۱) فتح القدير، ج: ۳، ص: ۱۱، كتاب الحج، باب التمتع، پور بندر، گجرات.
   (۲) رد المحتار، ج: ۲، ص: ۲۱، كتاب الحج، مطلب أحكام العمرة، دار الفكر، بيروت.
- (٣) منحة الخالق، ج: ٢، ص: ٦٤٥، كتاب الحج، باب التمتع، دار الكتب العلمية، بيروت.

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) IIΛ کنزالد قائق میں ہے: «و دم القِران والجناية على المأمور.» اس کے تحت بحرالرائق میں ہے: "و أراد بالقران دم الجمع بين النسكين قِرانا كان أو تمتُّعا، كما صرح به في غاية البيان، لكن بالإذن المتقدم. "اه () الاختيار لتعليل المختار مي ب: «و دم المتعة والقران والجنايات على المأمور ». () النهرالفائق ميں ہے: «و دم القران والتمتع والجناية على المأمور . ( ( ) در مختار میں ہے: "ودم القران والتمتع والجناية على الحاج إن أذن له الآمر بالقران والتمتع و إلا فيصير مخالفا، فيضمن. "(٣) لباب ميں ہے: و ينبغي للآمر أن يفوض الأمر إلى المأمور فيقول: "حج عني كيف شئت مفردا أو فارنا أو متمتعا. "(م) ایک اور مقام میں ہے: لو أمره بالقران أو التمتع فالدم على المأمور. (٢) اعلیٰ حضرت امام احمد رضاقد س سرہ ان عبار توں کی روشن میں فرماتے ہیں: "الحمد لله هذا نص صريح في جواز التمتع في حج البدل، و أنه إذا كان بإذن الأمر لا يكون خلافا و أن النسكين يقعان عن الآمر و إلا لزم الخلاف. "() (۱) البحر الرائق، كتاب الحج، باب الحج عن الغير، ص:۱۱۷، ج: ۳، دار الكتب العلمية، بيروت (٢) الاختيار لتعليل المختار، ص:١١٩، باب الحج عن الغير (٣) النهر الفائق، كتاب الحج، باب الحج عن الغير، ص: ١٦٥، ج: ٢، دار الكتب العلمية، بيروت (٣) در مختار مع رد المحتار، كتاب الحج، بأب الحج عن الغير، ص:٣٢، ج:٣، دار الكتب العلمية، بيروت (۵) اللباب، باب الحج عن الغير، فصل في النفقة، ص:٤٠٣، مصر. (٢) اللباب، باب الحج عن الغير، فصل جميع الدماء المتعلقة بالحج، ص:٥٠٣، مصر (٤) جد الممتار، ج:٢، كتاب الحج، باب الحج عن الغير، ص:٢٦٣، المجمع الاسلامي، مبارك پور

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) حضرت ملاعلى قارى لبابكى مقدم الذكر عبارت "حج عني كيف شئت مفر دا أو قارنا أو متمتعا کے تحت فرماتے ہیں:

فيه أن هذا القيد سهو ظاهر، إذ التفويض المذكور في كلام المشايخ مقيَّد بالإفراد والقران لاغير، ففي الكبير: قال الشيخ الإمام أبو بكر محمد بن الفضل: "إذا أمر غيره أن يحج عنه ينبغي أن يفوض الأمر إلى المأمور فيقول: حج عني بهذا كيف شئت إن شئت حجة (فَحَجَّ) و إن شئت فاقرن... و قد سبق أيضا أن من شرط الحج عن الغير أن يكون ميقاتيا آفاقيا، و تقرر أن بالعمرة ينتهي سفره إليها و يكون حجه مكيا." اه ()

حضرت علامہ علی قاری نے صاحب لباب کے قول: ''لو أمر ہ بالقر ان أو التمتع'' میں تمتع کو معنی لنوی پر محمول کیا، اس پراعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان نے بیہ محققانہ کلام فرمایاہے، رقم طراز ہیں:

أقول : حمله على المعنى اللغوي في غاية البعد، و أما اقتصار المشايخ على الإفراد والقران فربما يريدون بالقران ما هو أعم من التمتع ؛ لأن في كليهما الجمع بين النسكين، وقد نقل العلامة الشارح عن الإمام القاضي خان أول باب العمرة ص: ٢٥٥ أن وقتها جميع السنة إلا خمسة أيام يكره فيها العمرة لغير القارن اه. فقال العلامة نفسه: يعني في معناه المتمتع. اه.

و عبارة الخانية ظاهرة في وفاق اللباب و حملها على عكس الترتيب لا يفيد فإن العمرة عن غيره الآفاقي كالحج عنه في وجوب كون كل عن ميقاته الآفاقي إذا استنابه في أحدهما. وقد قال في اللباب وشر حه ص : ٢٤٥ : لو أمره بالعمرة فحج عنه أو عن نفسه ثم اعتمر له لم يجز . اه .

واشتراط كون الحج عن الغير ميقاتيا مسلَّم بالمعنى الأعم الشامل لميقات المكي و غيره، أما اشتراط كونه من الميقات الآفاقي فغير مسلَّم مطلقا، و لذا لما قال في اللباب في شرائط الحج عن الغير "العاشر: أن يحرم من الميقات" قال القاري: أي من ميقات الآمر ليشمل المكي وغيره اه.

و لا شك أن الآمر لو تمتع بنفسه لكان ميقاته للحج الحرم، فكذا نائبه بإذنه، ولما فرع عليه في اللباب بقوله: فلو اعتمر وقد أمره بالحج ثم حج من مكة لا يجوز و يضمن، قال في الكبير: ولا يجوز ذلك عن حجة الإسلام ؛لأنه مأمور بحجة ميقاتية إه ... قال القاري ص:

(۱) شرح اللباب، باب الحبج عن الغير، فصل في النفقة، ص: ٤ • ٣، مصر

(<u>مديرمائل پرعلای رائي اور فيلے (طردوم)</u> (مديرمائل پرعلای رائي اور فيلے (طردوم)) اوصى بالري أن يحج عنه، يحج عنه من مكة، و كذا سبق أن من أوصى أن يحج عنه من غير أوصى بالري أن يحج عنه، يحج عنه من مكة، و كذا سبق أن من أوصى أن يحج عنه من غير بلده يحج كما أوصى قرب من مكة أو بعد اه... فكيف يجعل الآفاقية شرطا هنا، بل هو في شك ههنا من نفس شرط الميقاتية فضلاً عن الآفاقية حيث قال بعده : و أيضا فيه إشكال آخر حيث أن الميقات من أصله ليس شرطا لمطلق الحج و أصالته، بل إنه من واجباته فكيف يكون شرطا وقت نيابته فإن وجد نقل صريح أو دليل صحيح فالأمر مسلم و إلا فلا اه. -ولا نسلم أن سفره هذا يتجرد للعمرة ولا يكون للحج كمن سعى إلى الجمعة و صلى قبلها السنة لا يكون سعيه مصروفا عن الجمعة كما نص على التنظير به في الهداية.

ثم إن اللباب نص في باب التمتع في فصل منه ص: ١٤٨: إنه لا يشترط لصحة التمتع أن يكون النسكان عن شخص واحد حتى لو أمره شخص بالعمرة وآخر بالحج جاز اه.

وقد أقرّه عليه القاري ثمه قائلا: أي :و اذنا له في التمتع جاز لكن دم المتعة عليه في ماله اه. فهذا إذعان منه لما في اللباب فإذن الجواز هو الجواب . والله تعالى أعلم بالصواب. ()

اس بحث کے تحت میہ **سوال** پیدا ہوا کہ آمرنے کوئی صراحت نہ کی، بلکہ بغیر کسی قیدادر صراحت کے کسی کو جج بدل کے لیے بھیج دیاادر جانے دالے نے تمتع کیا توج آمر کی طرف سے ادا ہو گیا، یامامور کی طرف سے ہواادر اس پر خرج کا تاوان دینالازم آیا؟

اس کے جواب میں مندونین نے بتایا کہ عموما ایساجہالت کی وجہ ہے ہوتا ہے۔ آمرد مامور اقسام بج کاعلم نہیں رکھتے ، اور آمریہ خیال کرتا ہے کہ جیسے جج ہوتا ہے ویسے ہی میرامامور میری جانب ہے تج اداکرے گا۔ اب اکثر لوگ ج تمتع کرت بیں کیوں کہ اس میں ان کے لیے راحت بھی ہے اور جے افراد کی بہ نسبت نواب بھی زیادہ ہے۔ قران اگر چہ سب <sup>افس</sup>ل ہے مگر اس میں عمرہ اداکرنے کے بعد حلال نہیں ہوتا اور احرام کی پابندی اتمام ج تک جے افراد کی طرح بر قرار رہتی ہے، تو یہ مانا جائے گا کہ عموماً جیساج ہوتا ہے وہ جج تمتع ہے، اس لیے آمر کی اجازت اور مامور کی بچا توں بھی زیادہ ہے۔ قران اگر جہ سب افس ہے البتہ مامور کو یہ جاہے کہ آمر سے مطلق اجازت لے لیہ اس طرح آمر کی اجازت اور مامور کی بجا آور کی برینا ے عرف اس پر تمتع ) جیسے جاہو میری جانب سے جی اداکر و۔

(١) جد الممتار، كتاب الحج، باب الحج عن الغير، ص:٢٦٢، ٢٦٤، ٢٦٥، ج:٢، المجمع الاسلامي، مبارك پور

| (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| و ينبغي للآمر أن يفوض الأمر إلى المأمور فيقول: حج عني كيف شئت مفردا أو قارنا                                     |
| أو متمتعا." (0                                                                                                   |
| اس ضمن میں بیہ مسئلہ بھی مامور کو بتایا جائے کہ وہ تمتع یا قران کرے تو قربانی واجب کا خرچ خود اس کے ذمہ 🕫 گا آمر |
| کے ذمہ نہیں، آمراگرنام لے کرتمتع یاقران کامامور بنائے جب بھی یہی حکم ہے۔                                         |
| لبابص: ٥٠٣ پرې:                                                                                                  |
| "لو أمره بالقران أو التمتع فالدم على المأمور." اه. (كذا في الكنز و البحر والنهر                                  |
| والاختيار وغيرها)                                                                                                |
| دوسری قابلِ توجہ بات سے سامنے آئی کہ مامورین تمام اخراجات آمرین کے مال سے کرتے ہیں جب کہ آمر کے مال              |
| سے مامور کوصرف وہی اخراجات کرنے کی اجازت ہے ، جواداے حج کے سلسلے میں ضروری ہیں ، اور جومال بچے اسے آمر کو        |
| واپس کرناضروری ہے۔ بہارِ شریعت میں لباب کے حوالہ سے ہے:                                                          |
| " مصارف بحج سے مرادوہ چیزیں ہیں جن کی سفر حج میں ضرورت پڑتی ہے ، مثلاً کھانا، پانی ، راستہ میں پہنچ کے کپڑے ،    |
| احرام کے کپڑے ، سواری کا کرامیہ، مکان کا کرامیہ مشکیزہ، کھانے پہنے کے برتن، جلانے اور سر میں ڈالنے کا تیل، کپڑے  |
| د هونے کاصابن، پہرہ دینے دالے کی اجرت، حجامت کی بنوائی۔ غرض جن چیزوں کی ضرورت پڑتی ہے ان کے اخراجات              |
| متوسط کہ نہ فضول خرحي ہونہ بہت کمی،اور اس کو بیراختیار نہیں کہ اس مال سے خیرات کرے، پاکھانا فقیروں کو دے دے، پا  |
| کھاتے وقت دوسروں کوبھی کھلائے ، ہاں !اگر بھیجنے دالے نے ان امور کی اجازت دے دی ہو توکر سکتا ہے۔ " <sup>(۲)</sup> |
| واپسی مال سے متعلق اسی میں در مختار ور دالمخبار کے حوالے سے ہے:                                                  |
| ''جج سے واپسی کے بعد جو کچھ بحپاسے واپس کر دے ، اسے رکھ لینا جائز نہیں اگر چہ وہ کتنی ہی تھوڑی سی چیز ہو۔ یہاں   |
| تک کہ توشہ میں سے جو کچھ بحپاوہ، ادر کپڑے، اور برتن غرض تمام سامان واپس کردے، بلکہ اگر شرط کر لی ہو کہ جو بچے گا |
| واپس نہ کروں گا، جب بھی، کہ بیہ شرط باطل ہے مگر دوصور توں میں۔                                                   |
| اول بیر که بیجیخ دالااسے دلیل کردے کہ جونچ ایسے اپنے کو توہ بہ کردینااور قبضہ کرلینا۔                            |
| دوم بیر کہ اگر قریب بہ مرگ ہو تواہے وصیت کر دے کہ جوبچے اس کی میں نے بچھے وصیت کی ،ادر اگر یوں دصیت کی<br>''     |
| کہ دص سے کہ دیاکہ جوبچے وہ اس کے لیے ہے، جو بھیجا جائے یا توجسے جاہے دے دے، توبیہ وصیت باطل ہے، دار ن کا         |
| حت ہوجائے گااور داپس کرنا پڑے گا۔'' (۳)                                                                          |
|                                                                                                                  |

(۱) لباب، ص: ۳۰۵، مطبع مصر
 (۲) بهارِ شریعت، ج: ۲، ص: ۱٦۱، قادری کتاب گهر، بر یلی شریف.
 (۳) بهارِ شریعت، ج: ۲، ص: ۱٦۱، ۱٦۲، قادری کتاب گهر، بر یلی شریف.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) 177 😨 تیسر اسوال بیرتھا کہ طواف افاضہ کے دقت عورت حیض یانفاس سے دوجار ہوئی تودہ طوافِ فرض کیسے اس کاجواب میہ ہے کہ طواف فرض کا دقت مدۃ العمر ہے اس لیے وہ پاک ہونے تک انتظار کرے اور پاک ہونے پر وہ طواف کرکے واپس ہو۔ بي عمل اس عورت كے ليے تو آسان ہے جسے بعد ميں حسب ضرورت اقامت كى اجازت حكومت كى طرف سے ماصل ہو، لیکن جس عورت کے لیے ایس اجازت حکومت سے نہ ہواس کے لیے مزید قیام کرکے طواف کی ادائگی دشوار ہے ،اور ناپاک ہوتے ہوئے طواف بھی ناجائز ہے، کیوں کہ مذہب حنفی میں طواف کے لیے طہارت داجب ہے۔ اس مسلہ کے کئی گوشوں پر دیریتک بحث دشمجیص جاری رہی، آخر میں درج ذیل امور پر انفاق راہے ہوا۔ ہماری فلائٹ بعد میں رکھی جائے، تاکہ انھیں بعد ج مزید قیام کا موقع ملے اور ایام نحر میں دم آجائے توبعد کے زمانہ اقامت میں اداے طواف بہ خوبی میسر ہو۔ اگراس نے درخواست نہ دی یا منظوری نہ ملی اور ایس صورت پیش آگئی کہ وقتِ طواف ہو گیا اور ادائگی طواف سے پہلے عورت کودم آگیاتومدت قیام میں توسیع کے لیے کوشش کرے، اس میں کامیابی مل کئی توبھی طواف بہ خوبی اس کے ليے ميسر ہوگا۔ سیس مراجع کی اگراس کوشش میں بھی ناکامی ہوتواس کے لیے دہی تھم ہے جو فقتہانے تحریر فرمایا ہے کہ اگر دہ کسی عالم سے اپناتھم دریافت کرے تودہ اسے بتادے کہ اگر ناپاکی میں تونے طواف کیا توگند گار ہوگی اور بچھے توبہ کرنا ہوگا، البتہ فرض ادا ہوجائے گاادر حرم میں بدند کی قربانی تیرے او پرلازم ہوگی۔ اگر عورت کوایام نحر کے شروع میں یا اخیر میں پاکی کا دقت میسر ہوتا ہے توجہاں تک ہو سکے اس دقت کے اندر طواف فرض ببلدس جلداداكرك\_ ردالمخارمين ب: تنبيه:نقل بعض المحشيين عن منسك ابن أمير حاج: لو هم الركب على القفول ولم تطهر فاستفتت هل تطوف أم لا؟ قالوا: يقال لها: لا يحل لكِ دخول المسجد و إن دخلتِ وطفتِ أثمتِ وصح طوافكِ و عليكِ ذبح بدنة. وهذه المسألة كثيرة الوقوع يتحير فيها النساء. اه () 🕐 چو تقامستگھ بیہ پیش ہواکہ جوان ساس اپنے داماد کے ساتھ ، اس طرح بہوا پنے جوانِ خسر کے ساتھ سفرِ جج کو (۱) رد المحتار، كتاب الحج، مطلب في طواف الزيارة، ج:٣، ص:٥٣٩، دار الكتب العلمية، بيروت

ww.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 111 جائے تواس کاجواز ہے پانہیں؟ اس مسئلہ پر دیریتک بحث جاری رہی۔ بعض حضرات نے ایس عبارتیں پیش کیں جن کار جحان عدم جواز کی طرف ہے اور بعض حضرات نے ایسی عبارتیں پیش کیں جن میں بعض قیدوں کے ساتھ جواز کا حکم ملتا ہے۔ برنظر حالات زمانه وغلبة فساديد فيصله كياكياكه: عورت حتی الا مکان اپنے شوہریا قابلِ اطمینان محرم نسبی کے ساتھ سفر کرے اور جوان ساس اپنے داماد کے ساتھ اس طرح بہوائے جوان خسر کے ساتھ سفرنہ کرے۔ ردالمخار ميں ب: "نقل السيد أبو السعود عن نفقات البزازية: لا تسافر بأخيها رضاعًا في زماننا. اه. أي لغلبة الفساد. قلت: و يؤيده كراهة الخلوة بها كالصهرة الشابة، فينبغي إستثناء الصهرة الشابة هنا أيضا؛ لأن السفر كالخلوة." اه. () فتادى رضوبدرسالدانور البشارة مي ب: "عورت کے ساتھ جب تک شوہ ریامحر م بالغ قابلِ اطمینان نہ ہو، جس سے نکاح ہمیشہ کو حرام ہے، سفر حرام ہے، اگر كر \_ كى جج بوجائ كا، مكر برقدم بركناه لكهاجائ كا-" (٢) در مختار میں ہے: «والخلوة بالمُحَرّمةِ مباحة إلا الأخت رضاعا والصهرة الشابة.» (°) ردالمخار مي ب: "قال في القنية: و في استحسان القاضي الصدر الشهيد: و ينبغي للأخ من الرضاع أن لا يخلو بأخته من الرضاع؛ لأن الغالب هناك الوقوع في الجماع. اه. و أفاد العلامة البيري أن "ينبغي" معناه الوجوب هنا. (قوله: والصهرة الشابة) قال في القنية: ماتت عن زوج و أم فلهما أن يستكنا في دار واحدة إذا لم يخافا الفتنة، و إن كانت الصهرة شابة (١) رد المحتار، كتاب الحج، مطلب يقدم حق العبد على الحق الشرع، جـ ٣: ص : ٢٤، دار الكتب العلمية، بيروت (٢) فتاوى رضويه، كتاب الحج، رساله: انور البشارة، ج:٤، ص: ٢٩١، سنى دار الاشاعت، مبارك پور (٣) . الدر المختار، كتاب الحظر والاباحة، فصلٌ في النظر والمس، فوق رد المحتار، ج:٩، ص:٥٢٩، دار الكتب

بيروت

جديد مسائل پر علما کی رائيس اور في (جلد دوم) فللجيران أن يمنعوها منه إذا خافوا عليهما الفتنة. " اه. ()والله تعالى أعلم. 🖉 پ**انچواں مسئلہ** یہ پیش ہواکہ جاجی اگر مکہ عظمہ میں پندرہ دن یا اس سے زائد قیام پذیررہ چکا ہو تو اس پر عید الاضحى كى قربانى واجب بے يانہيں ؟ **جواب** میں تمام مندوبین نے اس امر پر اتفاق کیا کہ اگر حاجی وہاں مالک نصاب ہو تواس پرعید اللحیٰ کی قربانی واجب ہے، لہذا قارن اور تقتع پر دو دو قربانی واجب ہوگی۔ ایک شکرانہ قران پائمتع کی اور دوسری عیدالاضحٰ کی۔ البتہ عیدالاضحٰ والی نزبانی حرم میں بھی ہو کتی ہے اور حرم سے باہر کہیں بھی، حتی کہ اپنے وطن میں بھی کسی کو اس کام پر مامور کر سکتا ہے۔ ایسا ہی بدائع، ص: ٢٣، ج:٥، كتاب التفحيه اور در مختار ورد المختار ، ج:٥، ص: • ٢ كتاب الاضحية اور فتادى رضوبيه، ص: •١٧، ج: ٨٧، رساله انور البشارة وغيره يي ب- والله تعالى علم-

(1) رد المحتار، كتاب الحظر والأباحة، فصلٌ في النظر والمس، ، ص: ٥٣٠، ج: ٩، دار الكتب العلمية، بيروت

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم )

د نیاکی حکومتیں اور ان کی شرعی حیثیت

ir۵

ائئ-سوال نامه

الم-خلاصة مقالات

\$-فيل

جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے ( جلد دوم) 12 -- الى نامه دنیا کی حکومتیں اور ان کی شرعی حیثیت ترتيب : مولانا محمد صدر الورك قادرى ، ركن مجلس شرع ، جامعها شرفيه ، مبارك بور بسم الله الرحمن الرحيم آج دنیاکی حکومتیں چار حصوں میں بٹی ہوئی ہیں۔ ا۔خالص مسلم حکومتیں جہاں مسلم سلاطین یاوزراکی حکمرانی ہے جیسے انڈونیشیا، بحرین، یو،اے،ای، پاکستان وغیر ہا۔ ۲ ۔ وہ ممالک جہاں پیہلے مسلمانوں کی حکمرانی تھی اور اب وہاں مسلم وغیر مسلم دونوں کی مشتر کہ حکومت ہے یاصر ف غیر سلموں کی حکومت ہے مگر شعائر اسلام پر کوئی پابندی نہیں جیسے ہند دستان۔ ۳۔ وہ ممالک جہاں سلطنت اسلام تبھی نہ تھی اور نہ اب ہے جیسے امریکہ، بورپ کے ممالک، اور نیپال، چین، روس، گران ممالک میں شعائر اسلام پر کوئی پابندی نہیں ہے۔ ۳۔ جہاں پیہلے سلطنت اسلام تھی ، پھر کافروں نے اس پر قبعنہ کرکے شعائر اسلام کو بالکل ہی اٹھاکر احکام کفر نافذ کر دیے جیسے اندلس ، قرطبہ ، بلنسیہ ۔ پهلی دوصورتیں دار الاسلام کی ہیں جب کہ اخیر کی دوصورتیں دار الکفر کی ہیں ، اعلی حضرت امام احمد رضاخاں قد <sup>س</sup> سرہ العزيز فرماتے ہيں۔ " اور شہر کے اسلامی ہونے کے لیے بیر ضرور ہے کہ یا توفی الحال اس میں سلطنت اسلام ہو خود مختار جیسے بحد اللہ تعال سلطنت عليه عاليه عثانيه و دولت خداداد افغانستان حفظهما الله تعالى عن شرور الزمان يأسى سلطنت كفركي تابع جيسے اب چند روز ، سلطنت بخاراو حسبنا الله و نعم الو کیل اور اگر فی الحال نه موتودو باتیں ضرور بیں: ایک سی که پہلے اس میں سلطنت اسلامی رہی ہو۔ دوسرے بیر کہ جب سے قبضۂ کافر میں آئی شعار اسلام مثل جعہ وجماعت واذان وا قامت وغیر ہاگایا

بعضاً برابراس میں اب تک جاری رہے ہوں۔ جہاں اسلامی سلطنت کبھی نہ تھی نہ تھی نہ اب ہے وہ اسلامی شہر تہیں ہو سکتے ، نہ

ww.waseemziyai.co

وهذه بحمده تغالى فوائد نفيسة سمح بها اليراع لواسترسلنا في الكلام على دليلها و تفاصيلها لخرجنا عن القصد مع أن أكثرها جلية عند من له إجالة نظر في الكتب الفرعية و إجادة فكر في الأصول الشرعية فلنقتصر على نقل بعض نصوص فقهية.

جامع الفصولين و مبسوط و معراج الدرايه و هنديه و رد المحتار وغير هامعتمدات اسفار على ب الحكم إذا ثبت بعلة فما بقى شئى من العلة يبقى الحكم ببقائه فلما صارت البلدة دار الإسلام بإجراء أحكامه فما بقى شئى من أحكامه و آثاره تبقى دار الإسلام و كل مصر فيه و ال مسلم من جهة الكفار تجوز فيه إقامة الجمع و الأعياد وأخذ الخراج و تقليد القضاء و تزو يج الأيامي لاستيلاء المسلم عليهم و أما طاعة الكفرة فهى موادعة و مخادعة ، و أما في بلاد عليها و لاة كفار فيجوز للمسلمين إقامة الجمع والأعياد الخراج و تقليد القضاء و تزو يج

> شرح نقابية ميں كافى سے بے: دار الإسلام ما يجرى فيه حكم إمام المسلمين . فصول عمادى ميں ہے:

إن دار الإسلام لا تصير دار الحرب إذا بقى شئى من أحكام الإسلام وإن زال غلبة أهل الإسلام اى طرح كتب كثيره سے مستفاد ہے۔

و بالجملة يشترط لدار الإسلام ابتداء أعنى صيرورة دار الحرب دار الإسلام جريان حكم سلطان الإسلام فيها و بقاء مجرد ظهور شعائر الإسلام و لو بعضا و إن لم يبق الحكم و

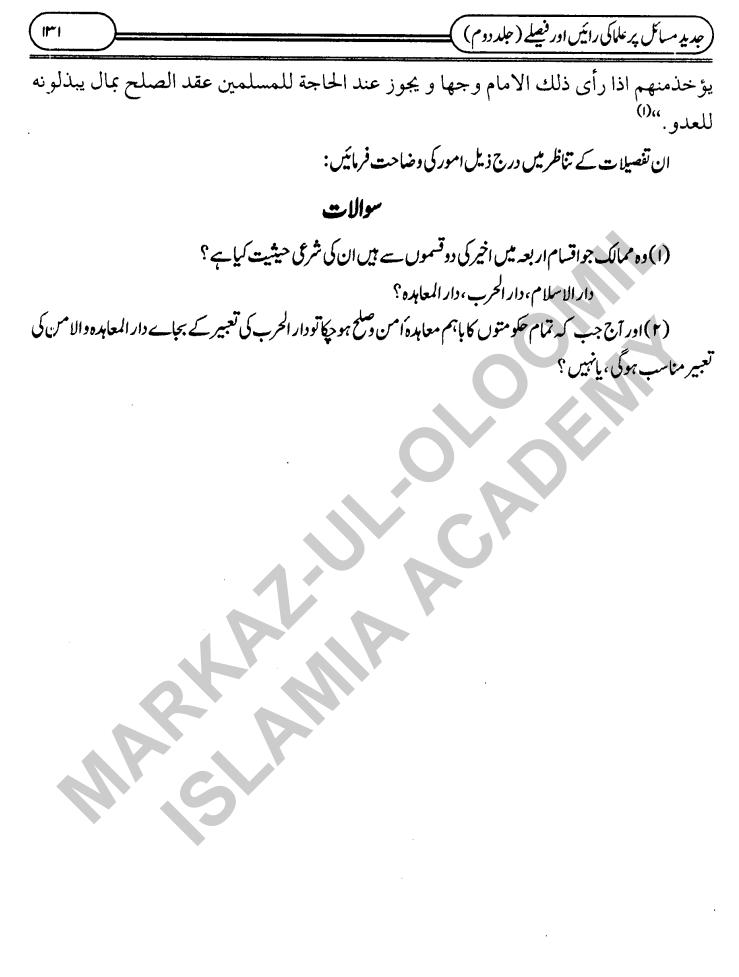
(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 119 لاالسلطان والله المستعان و عليه التكلان. درروغرر میں ہے: تصيردار الإسلام دار الحرب بإجراء أحكام الشرك و اتصالها بدار الحرب بحيث لايكون بينهما مصر للمسلمين الخ. در منتقی میں ہے: البحرالملح ملحق دار الحرب. ردالمخبار ميں ب: يلحق بها البحر الملح ونحوه كمفازة ليس و راء ها بلاد إسلام نقله بعضهم عن الحموي ، و في حاشية أبي السعود عن شرح النظم الها ملى سطح البحر له حكم دار الحرب. مگراس کے ساتھ بیدام بھی قابل لحاظ ہے کہ دوسری جنگ عظیم کے بعد دنیا کی حکومتوں کا نظام پہلے سے مختلف ہو گیا ہماری دانست کے مطابق کسی بھی ملک میں کسی مذہب پر کوئی پابندی نہیں ہے بلکہ ہر مذہب کے مانے والوں کواپنے مذہب کے مطابق زندگی گزارنے کاحق ہے اور اگر کسی ملک میں جزوی طور پر مذہب اسلام کے کسی قانون پر عمل نہ ہو سکے تووہ اس وجہ سے نہیں ہے کہ اسلام کے اس قانون پر حکومت کی طرف سے کوئی پابندی ہے ،بلکہ دہاں کا ملکی آئین ، ی کچھا یہا ہے جس کی خلاف درزی کسی بھی مذہب کامانے دالانہیں کر سکتا، اس کی مثال برسرعام لاوڈ اسپیکر میں اذان کی اجازت نہ ہونا، وغیرہ ہے۔ اس کے علاوہ دوسری جنگ عظیم کے بعد ادارہ اقوام متحد ہ کاقیام عمل میں آیاجس کی قرار دادوں کی روشنی میں کوئی بھی طاقتور ملک سی کمزور ملک کے لیے خطرہ نہیں بن سکتا بلکہ عالمی پیانے پر صلح دامن پر سب کا انفاق ہوا تاکہ دنیا کوجنگی لعنت سے بچایا جا سکے۔ "مبادی سیاسیات "میں ہے۔

ادارہ اقوام متحدہ: دوسری جنگ عظیم انسانوں کے قتل وخون ادر غارت گری بربریت، حیوانیت اور ہولنا کیوں میں پر پہلی جنگ عظیم سے بھی زیادہ بڑھ گی اس میں صرف یہی نہیں کہ ہوائی جہازوں نے سینکڑوں گاؤں اور شہر دم کے دم میں برباد کرکے رکھ دیئے اور لاکھوں نہتے شہریوں کو موت کے گھاٹ اتار دیابلکہ اٹیم بم نے لاکھوں جاپانی مرد عور توں اور بچوں کا چشم زدن میں صفایا کردیا۔ اس ہولناک جنگ کے بعد اس خیال کا پیدا ہونالاز می تھا کہ اب دنیا کو اور انسانوں کو سی ہولناک جنگ سے محفوظ رکھاجائے اور اس کی کوشش کی جائے کہ کسی طرح سے کوئی بڑی طاقتور ملکت امن عالم کے لیے خطرہ نہ بن

لہذا جیسے جیسے اتحادی ملکوں کو بورپ کے محاذ پر کا میانی ہوتی گنی ان کے مدبروں نے اس منسم کے بین الملکی ادارے یا جماعت کے قیام کے بارے میں سوچنا شروع کیا، فرانس توجنگ کے ختم ہونے تک جرمنی کے زیرِ انژر ہاباتی چاربڑی طاقتوں

<sup>(</sup>۱) فتاوى رضو يه ج: ٣ص: ٧١٦،٧١٥، مطبوعه رضا اكيدمى

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کے نمائندے لیتن انگلستان ، ریاست ہاے متحدہ امریکہ ، سودیٹ روس اور چین ۱۹۴۴ء میں ڈمبرٹن اوکس میں جمل ہوے                       |
| اور انہوں نے ایک بین الملکی ادارے یا بجمن کا ایک مینی فیسٹو تیار کیا جسے جون ۵ ۱۹۴۷ء میں ۵۱ ملکوں نے منظور کیا اور ایک        |
| نتے بین الملکی ادارہ کی بنیاد پڑی جو (United Nations of Organization) کے نام سے موسوم ہوا۔                                    |
| منشوریا مینی فیسٹو میں اس ادارے یا جماعت کا بیہ مقصد بیان کیا گیا کہ اس کے ذریعہ دنیا کو جنگ کی لعنت سے بچایا                 |
| جاے اور ساتھ ہی ساتھ معاشی ، ساجی ، تدنی اور دوسرے انسانی مسلوں کو بین الملکی ادارے کے ذریعہ حل کیا جات اور                   |
| ایسے حالات پیدائیے جائیں کہ چھوٹے اور بڑے ملکوں کے شہریوں کے حقوق کا تحفظ ہو سکے ''۔ <sup>(۱)</sup>                           |
| شریعت اسلامیہ نے بھی امان کی دوشمیں کی ہیں ایک ۔ امان معروف ۔ اس کامفہوم سے ہے کہ مجاہدین اسلام ، کافروں                      |
| کے کسی شہریا قلعے کا محاصرہ کرلیں اور کفار کے امان طلب کرنے پر مسلمان انہیں امان دے دیں۔ دوسری قسم ۔ موادعہ۔ ہے               |
| یہ باہمی صلح اور اس امر کا معاہدہ ہے کہ کوئی فریق دوسرے فریق کے خلاف جنگ نہ لڑے ، ایسی صورت میں معاہدہ کی پابندی              |
| ہر فریق پرلازم ہوگی۔ بدائع الصالع میں ہے:                                                                                     |
| " الأمان في الأصل نوعان مؤقت ، و أمان مؤبد أما المؤقت فنوعان أيضا أحدهما الأمان                                               |
| المعروف وهو أن يحاصر الغزاة مدينة أو حصنا من حصون الكفرة فيستأ منهم الكفار فيؤمنوهم.                                          |
| والثاني : الموادعة و هي المعاهدة والصلح على ترك القتال، يقال: توادع الفريقان أي تعاهدا<br>·                                   |
| على أن لايغز و كل واحد منهما صاحبه "(٢)                                                                                       |
| تفسیر قرطبی میں زیر آیت:                                                                                                      |
| رُوإِنْ جَنَحُوْا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَ تَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ "(انفال ٢١٢) -<br> |
| " قال السدى و ابن زيد معنى الآية إن دعوك إلى الصلح فأجبهم و لانسخ فيها قال ابن                                                |
| العربي: إن كان للمسلمين مصلحة في الصلح لنفع يجتلبونه أو ضرر يدفعونه فلابأس أن يبتدئ                                           |
| المسلمون به اذا احتاجوا إليه """)                                                                                             |
| اسی میں ہے:                                                                                                                   |
| " وقال ابن حبيب عن مالك رضي الله عنه : تجوز مهادنة المشركين السنة والسنتين                                                    |
| والثلاث، وإلى غير مدة . قال المهلب: و دل على جواز صلح المشركين و مهاد نتهم دون مال                                            |
|                                                                                                                               |
| (۱) مبادی سیاسیات: ۳۱۸، ۳۱۹،۰ ۳۲ مبادی سیاسیات، ڈاکٹر محمد هاشم قدوابی ریڈر شعبهٔ سیاسیات<br>سیاسیات مسلم یونیورسٹی علی گڑھ   |
| <ul> <li>۲) بدائع الصنائع ، ج: ۷ ص: ۱۰۷ ، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات</li> </ul>                                              |
| (٣) الجامع لأحكام القرآن ج: ٨ ص: ٤١ ، دار الكتاب العربي، بيروت                                                                |



(١) الجامع لأحكام القرآن، ج: ٨ص: ٤٢ سوره انفال آيت : ٦١، دار الكتاب العربي، بيروت

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) خلاصة مقالات بعنوان د نیاکی حکومتیں اور ان کی شرعی حیثیت تلخيص نگار: مولاناساجدعلی مصباحی ،استاذ جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور بسم الله الرحمن الرحيم نحمده ونصلى ونسلم على رسوله الكريم \_تعداد صفحات: ۵۱ تعداد مقالات:۲۵ مجلس شرع جامعہ اشرفیہ مبارک بورکے تیر ہویں فقہی سیمینار میں شخفیق و مذاکرہ کے لیے تین موضوعات منتخب ، وئ جن میں دوسراموضوع ہے **" دنیا کی حکومتیں اور ان کی شرعی حیثیت**" ۔ اس موضوع سے متعلق ہند دستان کے مختلف اضلاع ادر ریاستوں میں تدریس وتبلیغ اور تحقیق وافتا کے عظیم الشان فرائض انجام دینے والے مد رسین دفکرین اور محققین د باحثین کی بارگاہوں میں جو سوالات پیش کیے گئے ان کے تعلق سے ۲۵ رعلام کرام د مفتیان عظام نے اپنے بیش قیت تحقیقی مقالات اور گران قدر آراار سال فرماکرمجلس شرعی کا دین وعلمی تعادن کیا۔ بیہ مقالات و آرافل اسکیپ سائز کے ا<sup>۵</sup> رصفحات پرشتمل ہیں۔ان کامخصر جائزہ پیش خدمت ہے۔ جوابات سوال(1) **پہلا سوال میہ تھاکہ:** وہ ممالک جواقسام اربعہ میں اخیر کی دوقسموں سے ہیں (یعنی وہ ممالک جہاں سلطنت اسلام کبھی نہ تقی اور نہ اب ہے۔ اور وہ ممالک جہاں سلطنت اسلام تقلی ، پھر کافروں نے اس پر قبضہ کرکے شعائر اسلام کو بالکل اٹھا کراحکام کفرنافذکرد بے )ان کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اس کے جواب میں تین قشم کے موقف ہمارے سامنے ہیں: **پہلا موقف: -** پہلا موقف بیہ ہے کہ ان ممالک کی شرعی حیثیت "دار الحرب" کی ہے۔۔۔۔۔ بیہ موقف پندرہ (۱۵) حضرات کاہے، جن کے اسابے گرامی درج ذیل ہیں:

ww.waseemziyai.co

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

(۱) قاضی فضل احمد مصباحی، بنارس (۲) مولانا محمد سلیمان مصباحی، سلطان پور (۳) مفتی آل مصطفیٰ مصباحی، گھو سی (۳) مولانا محمد ناظم علی مصباحی، اشرفیہ (۵) مولانا جمال مصطفیٰ مصباحی، اشرفیہ (۲) مفتی عبد السلام رضوی مصباحی، تلتی پور (۷) مولانا ابوطالب خال رضوی، سلطان پور (۸) مولانا محمد سیح احمد مصباحی، بلرام پور (۹) مفتی محمد ابرار احمد امجد ی بر کاتی، او جھا تنج (۱۰) مولانا شبیر احمد مصباحی، برگدہی (۱۱) مولانا محمد سیح احمد مصباحی، بلرام پور (۹) مفتی محمد ابرار احمد امجد ی بر کاتی، مصباحی، جمد اشاہی (۱۳) مفتی محمد اختر حسین قادری، جمد اشاہی (۱۳) مفتی محمد ابراری باغ (۱۳) مولانا فحمد نظام الدین مصباحی، جمد اشاہی (۱۳) مفتی محمد اختر حسین قادری، جمد اشاہی (۱۳) مفتی محمد ابرا مولانا نصر اللہ رضوی

ان حفزات کے دلائل کام حصل میہ ہے: \*\* ازروے شرع دار کی صرف دو تسمیں ہیں: (۱) دار الاسلام (۲) دار الحرب – جس دار کے اندر دار الاسلام کے شرائط پائے جائیں وہ دار الاسلام ہے ورنہ دار الحرب ہے ۔ عینی شرحِ ہدا میہ، ج: ۲، میں ہے: قیل: الدار عند نا دار الإسلام و دار الحرب.

یہاں اقسام اربعہ میں تیسر فیشم کے ممالک اس لیے دار الاسلام نہیں ہو سکتے کہ وہاں سلطنت ِ اسلامیہ کبھی نہ تھی ، نہ اب ہے۔فتادیٰ رضوبیہ میں ہے:

"شہر کے اسلامی ہونے کے لیے بی ضروری ہے کہ یا تونی الحال اس میں سلطنت اسلام ہو، خود مختار یا کسی سلطنت کفر کی تابع اور اگر فی الحال نہ ہو تو دو باتیں ضرور ہیں، ایک بید کہ پہلے اس میں سلطنت اسلامی رہی ہو، دو سرے بید کہ جب سے قبضہ کا فر میں آئی "شعار اسلام" مثلاً جمعہ و جماعت و اذان و اقامت و غیر ہا کلاً یا بعضاً برابر اس میں اب تک جاری رہ ہ ہوں۔ جہاں اسلامی سلطنت کبھی نہ تھی، نہ اب ہے، وہ اسلامی شہر نہیں ہو سکتے، نہ وہاں جعہ و عبدین جائز ہوں، اگر چہ وہ کے کا فرسلاطین شعار اسلام کو نہ روکتے ہوں، اگر چہ وہ اسلامی شہر نہیں ہو سکتے، نہ وہ ان جعہ و عبدین جائز ہوں، اگر چہ وہ ہل عوام اپنے جہل کے باعث جمعہ و عبدین بلا مزاحمت اداکر تے ہوں، جیسے کہ روس و اور ان و اقامت و جماعت و جماعت علی الاعلان ہوتی ہو، اگر چہ وہ ل

اور اگر بی تسری قسم کے ممالک دار الاسلام نہیں ہیں، کیوں کہ ان میں شعائر اسلام پر پابندی نہ ونا داقعہ کے خلاف ہے۔ اور اگر بی تسلیم بھی کر لیاجائے تو بھی بیہ ممالک دار الحرب ہونے سے خارج نہیں ہوں گے ، اس لیے کہ سی دار الحرب کے دار الاسلام ہونے کے لیے محض احکام اسلام کا جاری ہونا اور وہاں کے مسلمانوں کا بے چوں و چرا اسلام کے احکام پر عمل کر لینا کافی نہیں ہے، بلکہ ضروری ہے کہ وہ امام المسلمین و سلطان یا سلطانِ اسلام کے جاری کرنے سے جاری ہوئے ہوں، جیسا کہ شرح نقابیہ کی عبارت " دار الإسلام ما یجری فیہ حکم اِمام المسلمین " اور فتاوی رضوبی کی عبارت " و بالجملة پشت ط لدار الإسلام ابتداء اعنی صدیر و ر ۃ دارِ الحرب دَارَ الإسلام جریانُ حکم سلطان الإسلام

(۱) فتاويٰ رضو يه، ج:۳، ص:۷۱۵،۷۱۷، كتاب الصلاة، باب الجمعة، مطبوعه رضا اكيذمي، ممبني

11-1-

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) \_\_\_\_\_\_

فیھا، و بقاء محر دُ ظھور شعائر الإسلام ولو بعضاً و إن لم يبق الحکم و لا السلطان "اس پردال ہے۔ پہ چوشی قسم کے ممالک بھی دار الحرب ہی ہیں کیوں کہ اس میں دار الاسلام کے دار الحرب ہونے کے شرائط پائے جاتے ہیں۔

دار الاسلام کے دار الحرب ہونے کی تین شرطیں ہیں: (۱) غیر سلم باد شاہ نے شعائرِ اسلام یک گخت اٹھا کر شعائرِ کفر جاری کر دیے ہوں۔ (۲) کوئی شخص امان اول پر باقی نہ رہے (۳) وہ جگہ چاروں طرف سے دار الاسلام سے گھری ہوئی نہ ہو۔ چناں چہ فتادیٰ رضوبہ میں ہے:

" دار الاسلام وہ ملک ہے کہ فی الحال اس میں اسلامی سلطنت ہو، یااب نہیں تو پہلے تھی اور غیر سلم باد شاہ نے اس میں شعائرِ اسلام مثل جمعہ وعیدین واذان وا قامت باقی رکھے، اور اگر شعائرِ کفر جاری کیے اور شعائرِ اسلام یکاخت الحادیے اور اس میں کوئی شخص امان اول پر باقی نہ رہا، اور وہ جگہ چاروں طرف سے دار الاسلام سے گھری نہیں تو دار الحرب ہوجائے گا۔ \*\*\* ہدائع الصنائع میں ہے:

"واختلفوا في دار الإسلام انها بما ذا تصير دار الكفر؟ قال ابو حنيفة: إنها لا تصير دارَ الكفر إلا بثلث شرائط: أحدها: ظهور أحكام الكفو فيها. والثاني: أن تكون متاخمة لدار الكفر. والثالث: أن لا يبقى فيها مسلم ولا ذمى أمنا بالأمان الأول و هو أمان المسلمين. وقال أبو يوسف و محمد رحمهما الله: إنها تصير دارَ الكفر بظهور أحكام الكفر فيها. "<sup>(r)</sup>

" جب تک پھراز سرِنوان میں سلطنتِ اسلامی نہ ہو، دہاں جعہ دعیدین جائز نہیں ہو کتے ،اگر چہ کفار غلبہ یافتہ ممانعت کے بعد پھر بطور خود شعائرِ اسلام کی اجازت دے دیں، خواہ ان کافروں سے دوسرے کافرچھین کر اجراے شعائرِ اسلام کر دیں کہ کوئی غیراسلامی شہرِمجرد جریان شعائرِ اسلام سے اسلامی نہیں ہوجا تا۔"<sup>(۳)</sup>

یہاں میہ شبہہ ہو سکتا ہے کہ باہم معاہدۂ امن کی وجہ سے اب نام بدل سکتا ہے کیوں کہ پیملے دار الحرب سے معاہدۂ امن نہیں ہو تاتھااور اب ہو چکاہے۔اس کے ازالہ کے لیے اس موقف کے حامی مقالہ نگار فرماتے ہیں: صلح و معاہدہ کی وجہ سے کوئی دار الحرب سے دار الاسلام نہیں ہو گا،اگر چہ اس پر معاہدہ کی وجہ سے "دار الامان "یا" دار

المعاہدہ" کااطلاق بھی ہوسکتا ہے۔ چناں چہ فتاویٰ امجد سیمیں ہے: " دار کی دوسمیں ہیں: دار الاسلام، دار الحرب۔ اگر مسلمان دار الحرب میں امان لے کر جائے تو دہی دار الحرب اس

- (۱) فتاوي رضو يه، ج:۷، ص:۱۱٤، مطبوعه رضا اکيدمي، ممبئي
- (۲) بدائع الصنائع، ج:۷، ص:۱۹۳، كتاب السير، مركز اهل سنت، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات.
  - (۳) فتاوى رضو يه، ج:٣، ص:٧١٦، كتاب الصلاة، باب الجمعة، مطبوعه رضا اكيدُمي، ممبئى

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 1174

المعاہدہ ----- اس میں تفصیل ہے: [الف]- دہ ممالک جو تیسری قسم سے ہیں دہ حقیقتاً دار الحرب اور حکماً دار الاسلام ہیں، اور جو چوتھی قسم سے ہیں دہ حقیقتاً و حکماً دار الحرب ہیں، لیکن دونوں کو" دار الامن "کہا جاسکتا ہے ----- یہ موقف ہے مفتی محمد عالمگیر مصبانی، جو دھ یور، راجستھان کا۔

[ب] - جوممالک قسم سوم سے ہیں وہ حقیقتاً دار الاسلام نہیں قرار دیے جا سکتے، کیوں کہ دار الاسلام وہ ہے، جس میں سلطانِ اسلام کے احکام جاری ہوں کہا فی الفتاوی الرضو یہ ناقلا عن شرح النقایة " دار الإسلام ما یجری فیہ حکم إمام المسلمین ". اور وہ حقیقتاً دار الحرب بھی نہیں، جس میں احکام کفر ہی کاغلبہ ہوا در مسلمان وہاں جبری فیہ حکم إمام المسلمین ". اور وہ حقیقتاً دار الحرب بھی نہیں، جس میں احکام کفر ہی کاغلبہ ہوا در مسلمان وہاں حالتِ خوف میں ہوں اور اپنے دین کو یچانے کے لیے مسلمانوں کو وہاں سے ہجری کر نافرض ہو، اس لیے وہ حکم ادار الاسلام مان وہاں حالتِ خوف میں ہوں اور اپنے دین کو یچانے کے لیے مسلمانوں کو وہاں سے ہجرت کر نافرض ہو، اس لیے وہ حکماً دار الاسلام ہوں کے ، اور قسل میں ہوں اور اپنے دین کو یچانے کے لیے مسلمانوں کو وہاں سے ہجرت کر نافرض ہو، اس لیے وہ حکماً دار الاسلام ہوں گی اور گی ہوں اور اپنے دین کو یچانے کے لیے مسلمانوں کو وہاں سے ہجرت کر نافرض ہو، اس لیے وہ حکماً دار الاسلام ہوں گی ، اور قسم چہارم کے ممالک کادار الحرب ہونا بالکل واضح ہے۔ سی موں قد من میں ہوں اور اپنے دین کو یچانے کے لیے مسلمانوں کو وہاں سے ہجرت کر نافرض ہو، اس لیے وہ حکماً دار الاسلام ہوں گی ، اور قسم چہارم کے ممالک کادار الحرب ہونا بالکل واضح ہے۔ سی موقف ہے مفتی زین العابدین شمسی، سد حمار تھ نگر کا۔ ہوں گے ، اور قسم چہارم کے ممالک کادار الحرب ہونا بالکل واضح ہے۔ یہ موقف ہے مفتی زین العابدین شمسی، سد حمار تھ تک کو میں بیں۔ ہیں جاں ان ممالک میں جہاں مسلمانوں کے دینی امور اور شخصی معاملات میں کسی قسم کی پابندی نہیں ہو دو اقامت جمد و عیرین و غیرہ کے سلسلے میں دار الامن کے حکم میں ہیں اور حدود و قصاص دغیرہ کے باب میں دار الحرب کے محکم میں ہیں۔ سی موقف ہے موانا تحر احمان کی موجاتی میں ہیں ہیں ہیں ہوں کی جار کی دینی اور حدود و قصاص د غیرہ کی باب میں دار الحرب کے حکم میں ہیں ہیں ہیں۔ میں میں ہیں جار میں دار الحرب کے حکم میں ہیں ہیں ہیں ہیں دار الحرب کے معمر میں ہیں ہیں۔ سی موقف ہے موانا تحر اور میں کی میں ہیں ہیں۔ میں میں ہیں دار الحرب کے حکم میں ہیں۔ میں میں دور الحرب کی حکم میں ہیں۔ میں میں میں دار الحرب کے حکم میں ہیں۔ میں ہیں دوں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں دور ہو میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں۔ میں میں میں دوں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں۔ میں ہیں دو ہ مول

جوابات سوال (٢)

**دو سراسوال بیر تفاکہ:** آئی جب کہ تمام حکومتوں کابابھم معاہدہ امن وصلح ہو دچاتو دار الحرب کی تعبیر کے بجاب صرف " دار المعاہدہ دالا من "کی تعبیر مناسب ہوگی یانہیں ؟ اس سوال کے جواب میں دوقتھم کی آرا ہمارے سامنے ہیں: کی سیاست و مصلحت کے پیش نظر دار الحرب کی بجابے " دار المعاہدہ " سے تعبیر کیا جاسکتا ہے – اس را بے حامی مہار مقالہ نگار حضرات ہیں ، جن کے اسما ہے گرامی درج ذیل ہیں:

(۱) مفتی شفیق احمد شریفی ، الله آباد (۲) مفتی محمد عالمگیر مصباحی ، راجستھان (۳) مولانا محمد سلیمان مصباحی ، سلطان پور (۳) مفتی محمد ابرار احمد اعظمی ، جلال پور (۵) مفتی آل مصطفیٰ مصباحی ، گھوسی (۲) مفتی عبد السلام مصباحی ، تلشی پور (۷) مفتی محمد ابرار احمد امجد می بر کاتی ، او جھائنج (۸) قاضی فضل رسول مصباحی ، برگد ہی (۹) مولانا شبیر احمد مصباحی ، برگد ، (۱) مولانا محمد انور نظامی مصباحی ، ہزاری باغ (۱۱) مفتی زین العابدین شمسی ، سد ھار تھ مگر (۱۲) مولانا شبیر احمد مصباحی ، تلشی بود (۱۰) (۱۳) مولانا صحد انور نظامی مصباحی ، ہزاری باغ (۱۱) مفتی زین العابدین شمسی ، سد ھار تھ مگر (۱۲) مولانا شبیر احمد

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) \_\_\_\_\_ It~^ اختلاف دار کامدار اجراب احکام پرہے، نہ کہ محض امن و معاہدہ پر، ہمارے فقہاے کرام نے امان کی قسم بی بیان توکی ہیں مگراس کی وجہ سے انھوں نے دار الاسلام یا دار الحرب سے الگ کوئی نئی اصطلاح قائم نہیں فر مائی۔ (قاضي فضل احد مصباحي) 💥 حکومتوں کا باہم معاہدہ صلح و امن صرف کاغذ تک محدود ہے، ان کا عمل اس کے برخلاف ہے۔ ماضی قریب میں افغانستان کی جنگ، عراق کے خلاف امریکیہ کا تازہ حملہ اور مد توں سے فلسطینیوں پر اسرائیل کے مظالم نے بیہ ثابت کر دیاکہ ادارہ اقوام متحدہ کے جملہ قوانین وضوابط بے معنیٰ ہیں۔ 🗱 مولانا محمہ نظام الدین مصباحی، علیمیہ، جمدا شاہی کی رائے بھی یہی معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث ممالک کو "دار الامن "ہے تعبیز ہیں کیا جاسکتا، چناں چہ وہ دار الحرب اور دار الامان میں عدم منافات واضح کرنے کے بعد تحریر فرماتے ہیں: " جب بیر ثابت ہو گیا کہ دار الحرب اور دار الامن میں منافات نہیں ہے تواس نام سے تعبیر کرنے میں کوئی حرج نہیں بشرطے کہ معاہدۂ امن میں شرع نے جن شرطوں کالحاظ کیا ہے ان کی پابندی ہوئی ہو(حالاں کہ بیہ غور طلب ہے) مثلاً (۱) مسلمانوں کے لیے صلح میں خیر کا ہونا (۲) کسی مدتِ معینہ تک صلح ہونا (۳) صلح کرنے والے کا مسلمان ہوناوغیرہ – بحرالرائق ج:۵،ص:۸۷ پرہے: "أراد بالصلح العهد على ترك الجهاد مدة معينة أي مدة كانت." اوراس میں ہے: "وأطلقه في المصالح ولم يقيده بالإمام لأن موادعة المسلم أهل الحرب جائزةٌ كإعطائه الأمان." الج مفتى محرسيم مصباحى رقم طراز ہيں: "اگر حالات کے پیش نظر دار الحرب کے بجاب ایسے ممالک کو "دار الامن" یا "دار المعاہدہ" جیسے خوب صورت الفاظ سے تعبیر کریں پھر بھی وہ ممالک شرعاً دار الحرب ہی رہیں گے۔" ہیہ ہے مقالات کاخلاصہ اور مختلف نظریات اور ان کے دلائل کا حاصل ،اللہ جل شانہ ہمیں توفیق خیر سے نوازے۔ آمین۔ مح طلب امور 🛈 شرع نے معاہدۂ امن وسلح میں جن شرائط کالحاظ کیا ہے ، کیاوہ اقوام متحدہ کے معاہدہ کے دامن میں موجود ہیں ؟ کیا" دار المعاہدہ" دار کی کوئی تیسری قسم ہے؟ اگر ہے تواس کے احکام کیاہیں؟ 💬 اور بهرصورت ان ممالک کوجواقسام اربعه میں اخیر کی دو قسموں سے ہیں '' دار المعاہدہ دالامن 'کہنا در ست ہے یانہیں ؟

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



نیس دنیایی حکومتیں اور اُن کی شرعی حیثیت

اس موضوع پر بہت دیر تک بحثوں کاسلسلہ جاری رہااور دوموقف سامنے آئے۔کسی موقف والے اپنی راہے سے ہٹنے کے لیے تیار نہ بتھے، اس لیے ایک تجویز کی صورت میں درج ذیل سوال مندوبین کے سامنے پیش کیا گیا اور عرض کیا گیا کہ جس موقف سے اتفاق ہوای پر دستخط ثبت کر دیں۔ سوال: فقتها ب کرام کی تعریف و توضیح کی روشن میں جو ملک دار الاسلام ہے اسے دار الاسلام ہی مانا جائے گااور جو ملک دار الحرب ہے ات دار الحرب ہی مانا جائے گا۔ کوئی تیسر می قشم ہر گزنہ ہوگی۔ البتہ نوع دوم کے جن ملکوں نے اپنے حدود میں اہل اسلام اور دیگر اہل مذاہب کے لیے امان وسلامتی کا قانون بنار کھا ہے اور بڑی حد تک وہ اس پر عمل کی بھی کوشش کررہے ہیں ، انھیں دار الامن یا دار المعاہدہ کہا جا سکتا ہے ، یانہیں ؟ جن حضرات نے اس امر پر دستخط کیا کہ دار الاسلام ادر دار الحرب کی اصطلاح ادر تقسیم مذکور کو برقرار رکھتے ہوئے ایسے ممالک کودار الامن یادار المعاہدہ کہاجا سکتاہے، ان کے اسامے گرامی درج ذیل ہیں: ا-علامه محمد احمد مصباحی (صدرمجلس شرعی)-۲-مفتی محمد نظام الدین رضوی (ناظم مجلس شرعی) -۳- خولانا صاحب علی مصباحي - ٣- مولانا اسرار احمد مصباحي - ٥- مولانا زين العابد يشمسي - ٢- مولانا اعجاز احمد مصباحي - ٢- مولانا نصر الله قادري -۸- مولاناً شمس الهدئ مصباح - ۹- مولانا محد عارف الله فيضى - ۱۰ - مولانا قاضي فضل رسول - ۱۱ - مولانا شبير احمد مصباح -۱۲- مولانا عبد السلام قادری - ۱۳- مفتی زاہد علی سلامی - ۱۴ - مولانا محمد عالم گیر رضوی مصباحی - ۱۵ - مولانا محمد بشیر القادری -۱۲-مولاناصدر الورميٰ قادري –۷۷- مولاناتغيس احمد مصباحی –۱۸- مولانامحمد انور نظامي مصباحی –۱۹-مفتی محمد حبيب الله مصباح -۲۰-مفتی محد اخترحسین قادری۲۱-مفتی محد ابرار احمد امجد ی ۲۲-مفتی انفاس الحسن حیثتی - ۲۲-مولانامحمد سلیمان مصباحى -٢٢- مولانا ابرار احد أعظمى -٢٥- مولانا نظام الدين مصباحى -٢٦- مولانا محد سيح احمد قادرى -٢٢- مولانا احمد رضا أظمى

(۲) حضرت صدر الشريعہ عليه الرحمہ كاار شاد فتادى امجد يہ جلد چہارم ميں يہ ہے ۔ اگر مسلمان دار الحرب ميں امان لے گرجائے تو دہمى دار الحرب اس مسلم كے ليے دار الامن ہے، يوں ہى اگر حربي كافرامان لے كر دار الاسلام ميں آيا تواس كے ليے يہمى دار الامان ہے۔ لہذا دار الامان جس و كہاجاتا ہے دہ يا دار الاسلام ہے يا دار الحرب، ان دوكے علاوہ كوئى تيسرى قشم نہيں ہے۔ (ص:۲۰۱، ۲۰۰) پيلے موقف كا حاصل بھى يہن ب- مامر تب غفرلہ

Ir I

آنکھ اور کان میں دواڈالنامفسر صوم ہے پانہیں؟

thr-well نامه

الم-خلاصة مقالات

\$ - فيل

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



آنکھ اور کان میں دواڈالنامفسد صوم ہے یانہیں؟

ترتیب:مفتی آلِ مصطفح مصباحی، رکن مجلس شرعی، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

بسب الله الرحین الرحیم اسلام کے اہم ترین فرائض میں سے '' روزہ'' بھی ہے ، جسے شریعت طاہرہ کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق ادا کرنامسلمانوں پرلازم ہے ۔ یہ توداضح ہے کہ ۔ بہ نیت عبادت صبح صادق سے غروب آفتاب تک مُفطِراتِ ثلثہ یعنی کھاہنے ، پینے اور جماع سے باز رہنے کا نام '' روزہ'' ہے ۔ لیکن کھانے پینے کی حد میں کون کون سی چیزیں کس نوعیت سے داخل پالچق ہیں اور کس نوعیت سے داخل پالچق نہیں ؟ اس کی بعض صور تیں بہر حال قابل غور اور تنقیح طلب ہیں ۔

سردست ہمیں اس مسئلے پر غور کرنا ہے کہ روزے کے دنوں میں کان اور آنکھ میں دواڈالنامف سر صوم ہے یانہیں ؟۔ اس میں بظاہر غور وفکر کی مختلف جہتیں سامنے آتی ہیں ،ایک جہت تو تیل سے مشابہت کی ہے ، فقہا فرماتے ہیں : کان میں تیل ڈالایا تیل چلا گیا توروزہ جاتار ہا، اور دوسری جہت پانی سے مشابہت کی ہے ، جزئتیہ سے کہ اگر پانی کان میں چلا گیا یا ڈالا ، تو روزہ فاسد نہ ہوگا۔ فتاوی عالم گیری میں ہے :

مَن أقطر في أذنه دُهناً أفطر، ولو دخل الدهن بغير صنعه فطره، كذا في محيط السرخسي، و لو أقطر في أذنه الماء لا يفسد صومه، كذا في الهداية و هو الصحيح .<sup>(1)</sup> صدرالشريعه علامه محمدامجد على أظلى رحمه الله بهار شريعت ميں فرماتے ہيں:

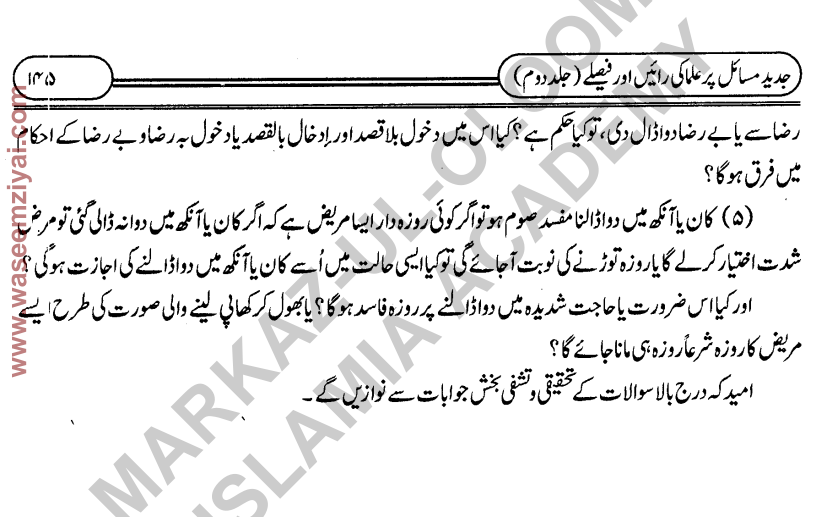
''حقنہ لیا، یانتھنوں سے دواچڑھائی، یاکان میں تیل ڈالا، یاتیل حلا گیا،روزہ جاتار ہااور پانی کان میں حلا گیایاڈالا تونہیں۔''<sup>(۲)</sup> بعض صور توں میں فقہانے مُفطِر صوم چیز کے خود داخل ہونے اور روزہ دار کے اپنے قصد و اختیار سے داخل کرنے

> (۱) فتاویٰ عالمگیری، ج.۱، ص.۲۰٤، کتاب الصوم، الباب الرابع فیها یفسد و ما لا یفسد (۲) بهارِ شریعت، ج.۵، ص.۱۱۷

107

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) 100 کے احکام میں فرق کیا ہے ۔ مثلاً روزہ دار کوروزہ یاد ہے ، اس کے حلق میں مکھی یا دھواں داخل ہو گیا ۔ صائم نے اپنے نصد و ارادے ہے داخل نہ کیا۔ توروزہ فاسد نہ ہوگا۔ لايفسد الصوم لو دخل حلقه دخان بلا صنعه أو غبار و لو غبار الطاحون أو ذباب أو أثر طعم الأدوية فيه ، وهو ذاكر لصومه . ( نور الايضاح ) منافذ ومسامات کے ذریعہ دوایاغذاکے داخل ہونے کے احکام میں بھی فقہانے فرق کیاہے۔ بذریعہ منفذ داخل ہونے کودہ مفسد صوم قرار دیتے ہیں اور بذریعہ مسامات داخل ہونے کو مفسد نہیں مانتے۔ فتاوی عالم گیری میں ہے: وإذا أقطر في إحليله لا يفسد صومه عند أبي حنيفة و محمد رحمهما الله و في الاقطار في اقبال النساء يفسد بلا خلاف. کیا منافذ و مسامات میں فرق کی وجہ بیرہے ، کہ مسامات کے ذریعہ دوایاغذ امطلوبہ مقام وعضو تک دیر میں پہونچتی ہے جب کہ منافذ کے ذریعہ جلد پہونچ جاتی ہے یا بیر کہ منفذ دالے عضو کا تعلق جوف یا دماغ ہے براہ راست ہو تاہے اور مسامات دالے عضو کا تعلق براہ راست ان سے نہیں ہوتا۔ در میان میں گوشت پوست دغیرہ حائل ہوتے ہیں۔ فقہاے کرام نے کان میں تیل ڈالنے کو مفسد صوم قرار دیاہے جس سے بیرظاہر ہوتا ہے کہ کان منفذ ہے اور آنکو، کے جزئے سے ظاہر ہوتا ہے کہ آنکھ منفذ نہیں۔ جب کہ میڈیکل سائنس والوں کابید دعویٰ ہے کہ کان میں جو پر دہ حائل ہوتا ہے ۔ اس کے باعث تیل وغیرہ کوئی بھی چیز کان میں ڈالی جاے تووہ اندر نفوذ نہیں کر سکتی، جب کہ آنکھ میں سرمہ یا دوا ڈالی جاتی ہے توبعض او قات اس کا اثر حلق تک ظاہر ہو تاہے۔ ان حالات میں چند قابل غور سوالات آپ کی خدمت میں پیش ہیں: موالات (۱) میڈیکل سائنس والوں کے دعویٰ سے بید خیال ہوتا ہے کہ آنکھ میں دوا ڈالنے سے فساد صوم اور کان میں تیل ڈالنے سے عدم فساد کاحکم ہونا چاہیے ،اولأان کا دعویٰ صحیح ہے پانہیں ؟ بر نقد برصحت اس کاحل ادر جواب کیا ہے ؟ (۲) کسی نے کان میں سیال ددا ڈالی ۔ تو۔ اس کا قیاس یا الحاق کان میں تیل ڈالنے سے کیا جائے ؟ یا کان میں پانی ذالنے ہے ؟ یا پھران دونوں (تیل، پانی) میں ہے کسی کافر د قرار دیاجائے اور سہر صورت روزہ فاسد ہو گایانہیں ؟ (۳) کان یا آنکھ میں دوا ڈالنے کی صورت میں اگر روزہ فاسد ہو، توعمداً دوا ڈالنے پر صرف قضالازم ہوگی یا کفارہ بھی لازم ہوگا؟ (۳) مریض صائم نے از خود اپنے کان یا آنکھ میں ددانہ ڈالی۔ بلکہ کسی دوسرے نے اس کے کان یا آنکھ میں اس کی

(١) فتاوى عالمگيرى، ج: ١، ص: ٢٠٤، كتاب الصوم، الباب الرابع فيها يفسد وما لا يفسد



جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 107 خلاصة مقالات بعنوان آنکھ اور کان میں دواڈالنامفسر صوم ہے پانہیں ؟ تلخيص نگار:مولانانغيس احمد معسباحي ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے تیر ہویں فقہی سیمینار کے تین منتخب موضوعات میں ایک موضوع ہے، "روزے کے دنوں میں کان اور آنکھ میں دواڈالنے کا حکم "۔ اس موضوع پر ملک کے مختلف صوبوں اور علاقوں سے بیالیس مفتان کرام و علماے عظام نے اپنے گراں قدر مقالات وآرا بھیج کرمجلس کاعلمی تعادن فرمایا۔ان میں بعض مقالات بہمیفصّل اور تحقیقی ہیں، بعض متوسط ادر بعض نہایت مختصر مگر بہت جامع ہیں۔ ان کے صفحات کی مجموعی تعداد دوسو گیارہ ہے۔ مقررہ موضوع سے متعلق پانچ سوالات مندوبين كرام كى خدمت ميں پيش كي تح من من من مر الا اور بنيادى سوال ي تھا: "میڈیکل سائنس دالوں کے دعویٰ سے بید خیال ہوتا ہے کہ آنکھ میں دواڈالنے سے فسادِ صوم اور کان میں تیل ڈالنے ے عدم فساد کا حکم ہونا چاہیے۔اولاً ان کا دعویٰ صحیح ہے یانہیں ؟ بر تقدیر صحت اس کاحل اور جواب کیا ہے ؟ " جوابات سوال(۱) اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام کے چھ موقف سامنے آئے: **پہلا موقف :-** میڈیکل سائنس دالوں کا دعویٰ غلط اور باطل ہے۔ سیجیج وہی ہے جو ہمارے علماے کرام، فقہاے عظام نے صراحت فرمائی ہے کہ کان میں منفذ ہے اور آنکھ میں منفذ نہیں۔ اس لیے کان میں تیل ڈالنے سے روزہ ٹوٹ جائے گااور آنکھ میں دواد غیرہ ڈالنے سے روزہ نہیں ٹوٹے گا۔ بیہ موقف درج ذیل پندرہ علمامے کرام کاہے : • مفتى محدسيم مصباحى • مولاناشمس الهدئ مصباحى • مولاناسليم الدين د مكاوى مصباحى • مولاناشبير احمد مصباحى ، مهراج تنج • مفتى محمد معراج القادري مصباحي • مولانامعين الدين اشرفي مصباحي • مولانا جمال مصطفىٰ قادري مصباحي • مولانا محمد سيح احمد قادري مصباحى • مولانامحمصابر رضامصباحى • مولاناشبير عالم مصباحى • مولانامحمد ابوطالب خال رضوى، سلطان بور • مفتى شفيق احمد شريف، الهآباد • قاضى فضل احد مصباحى • مولاناعالم كير مصباحى ، راجستهان • مولانا احد رضائظمى مصباحى • مولانا افروز احمد قادرى \_ کان میں منفذ ب یانہیں ، اس کے تعلق سے مفتی محد سیم صاحب لکھتے ہیں: " ہمارے سارے فقہااس بات پر منفق ہیں کہ کان میں تیل ڈالنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے، اس میں کسی کا اختلاف

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 114

نہیں، پانی کے علاوہ جو بھی سیال چیز کان میں جائے اس سے بھی روزہ بالاتفاق ٹوٹ جائے گا، اس میں ادخال و دخول کا کوئی فرق نہیں ۔ ہاں صرف پانی کے ادخال میں اختلاف ہے ۔ پانی کے سواسی سیال چیز کے داخل ہوجانے یا داخل کرنے ہیں کوئی اختلاف نہیں ۔ ہم مقلّد ہیں، ان مسائل میں ہم اپنے اتمہ کے اقوال کے پابند ہیں ۔ ان حضرات نے جو کچھ تحریر فرما یا ہوہ کامل تحقیق و تفتیش کے بعد فرمایا، آج کے ڈاکٹر ہمارے فقہا کی تحقیق کے خلاف کہیں یا اس کے مطابق ، ہم ان ڈاکٹروں کی تحقیق کے پیش نظر اپنے اتم کرام کے ارشادات کے خلاف کم نہیں کر سکتے ۔ در مختار میں ہم ان ڈاکٹروں کی و اُمّا نحن فعلینا اتباع ما ر جن جو ہو ما صح حود (ج: ۱، ص: ۵۳) مولانا شمس الہد کی صاحب کستے ہیں:

دنگی ماہرین امراض کان سے یہ معلوم ہواکہ کان میں منفذ نہیں، بذریعہ مسامات ہی اندر کچھ جاسکتا ہے مگر انھیں کی دی ہوئی مستند عند الحکہاء کتاب جو بزبان ہندی مترجم ہے ''کان، ناک اور گلے کے روگ'' مؤلفہ لیکھا چیورو تں، میں کان کے اندر ایک نلی کا بیان ہے جو جوف سے متعلق ہے۔ نیز ایک حکیم حاذق رقم طراز ہیں: ''وسطی کان کا نجابا حصہ کان کے اندر ہواکے دیاؤکو متوازن رکھتا ہے اور یہ حلق Throat تک چلا جاتا ہے۔ کیوں کہ اس نلی کی وجہ سے وسطی کان کے اندر ہوائے دیاؤکو متوازن رکھتا ہے۔

لہٰذا جنھوں نے عدم منفذ کی تصریح کی ہے اس کا مطلب ہیہ ہے کہ بالکل اندرونی حصہ میں منفذ نہیں اور حصنہ وسط میں منفذالی الجوف فسادِ صوم کے لیے بس ہے۔امام کاسانی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں:

وأما الإقطار في قبل المرأة فقد قال مشايخنا : إنّه يفسد صومها بالإجماع؛ لأن لمثانتها منفذا، فيصل إلى الجوف كالإقطار في الأذن."(٢)

مفتی محمد معراج القادری صاحب نے فقہی کتابوں سے اپنے دعویٰ پر دلیل قائم کرنے کے بعد لکھا:

" ہمارے فقہاے کرام نے دماغ سے پیٹ تک ایک منفذ مانا ہے۔لہذا جوفِ دماغ میں دوایاغذا پینچنے سے روزہ ٹوٹ جائے گا، یہی حق وصواب ہے ۔ بیہ کہناکہ دماغ سے پیٹ تک کوئی منفذ نہیں بیہ جدید حقیق کا ایک عجوبہ معلوم ہوتا ہے۔ "

مولانا ملیم الدین د مکاوی مصباحی کا کہنا ہیہ ہے : کہ "میڈیکل سائنس والوں کا دعویٰ اصلاً سیم نہیں ، حق ہے ہے کہ آنکھ کا تعلق جوف سے بواسط مسام ہے ، اور کان کا تعلق بواسط منفذ ۔ اس لیے کہ میڈیکل سائنس والوں ، ی کا کہنا ہے کہ کان بہنے والوں کا مواد دماغ سے آتا ہے ۔ اسی طرح آنکھ آتے وقت بھی گندگی دماغ سے آتی ہے ۔ مگر دونوں میں فرق ہے ہے کہ آنکھ ک گندگی بذریعہ مسام جمع ہوتی ہے اور کان کا پیپ بذریعہ منفذ آتا ہے ۔" مولاناعالم گیر مصباحی نے اپنے ایک تجربہ کو میڈیکل سائنس والوں کی شخصی تی کے خلاف دلیل بنایا ہے ، وہ لکھتے ہیں:

> (۱) همارے جسم کا معجزاتی نظام، ص:٤٣ (۲) بدائع الصنائع، ۲/ ۱٤۰، برکاتِ رضا، پور بندر، گجرات

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 109 ہے، بقیہ میں کوئی سوراخ نہیں۔ [ب]- طب کی مشہور کتاب قانونچہ (ص:۱۰۹، تا ۱۱۲) اور اس کی شرح "مفرّح القلوب" (ص:۱۱۱) پر بھی کچھ اس طرح کابیان درج ہے۔ [3]- رہبر صحت، باب تشريح الاعضاميں ب: "آنکھ کوقدرت نے ڈھیلوں میں بند کرکے اس کے او پر پٹیوں کاغلاف چڑھا دیاہے، اور مزید حفاظت کے لیے، کہ گرد و غبار اندر نہ جائے پلکوں کا پر دہ ڈال دیا ہے۔ اس کے علاوہ آنسوؤں کی تھیلی (Tear Gland) ہے جو آنکھوں کو تر رکھتی ہے۔ آنکھ کے تین پردے ہوتے ہیں۔ایک او پر کے پیوٹے کے پنچے جو آنکھ کی حفاظت کرتا ہے۔ دوسرا در میانی پر دہ،جس کو "Choroid" کہتے ہیں اور اس کے کھلے ہوئے جھے کو پتلی کہتے ہیں،اس کااندرونی خول "Retina" کہلاتا ہے،اور بیہ روشنی محسوس کرتا ہے،اس کی باہری جانب بہت سے "Cells" یاخانے ہیں جو "Lens" کا کام کرتے ہیں۔" [د] – مولاناً ثمس الہدیٰ رضوی صاحب آنکھ میں منفذ ماننے کے باوجود آنکھ میں روزہ کی حالت میں دواڈالنے کو مفسدِ صوم نہیں مانتے ۔ وہ لکھتے ہیں: " کئی ماہرین امراض چشم سے گفتگو ہوئی، جن میں ڈاکٹر محمعظم صاحب نے چند معتبر کتب سے داضح عبارتیں دکھائیں جن سے روزِ روش کی طرح عیاں ہے کہ آنکھ میں منفذ ہے، جو ہراہِ راست حلق تک ہے۔ پرسنس ڈیسیز آف دی آئی (ص ۳۷۱) میں منفذ کی صاف صراحت تفصیل سے موجود ہے ، بلکہ ڈاکٹر صاحب موصوف نے اس سوراح کو مجھے دکھا یاجمی ، جوآنکھ میں پنچے والی ملک پر موجود ہے۔لہٰ دااس کاانکار مشاہدہ کے انکار کے مترادف ہے۔" پھر کچھ فقہی کتابوں سے فقہاے کرام کاموقف نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: "ان جزئیات اور مشاہدہ کے تناظر میں لگتاہے کہ فقہاے کرام کے منفذ ہے انکار کا مطلب سے سے کہ آنکھ کے ذہلے میں منفذ نہیں،اور پنچے بلک کے سوراخ سے حلق تک سہر صورت آنکھ میں ڈالی ہوئی شے کا پہنچنامتیقن نہیں۔اس لیے، فسادِ صوم کاتھم نہیں ہے۔ یا بیہ مطلب ہے کہ وہ منفذ بار یک ہے جومثل مسام کے ہے، لہٰذااس سے دخول مصر نہیں۔ امام احمد ر ضاقد س سرہ فرماتے ہیں: آنکھوں میں معاذ اللّٰہ کان یاناک سے سوراخ نہیں کہ ان سے داخل ہوناروزہ کو مصر ہو۔ " <sup>(۱)</sup> ووسراموقف: بيب كه ميديكل سائنس دالول كادعوى ابن جكه بجااور درست بادران كى تحقيقات سامن آ جانے کے بعد بیرتکم ہوناچا ہے کہ کان میں تیل اور دواڈالنے سے روزہ فاسد نہ ہواور آنکھ میں سیال دواڈالنے سے روزہ فاسد ، وجائے۔ بد موقف درج ذیل علام کرام کاہے: • مولاناسا جدعلى مصباحى • مولانا محد عرفان عالم مصباحي ان حضرات نے اپنے موقف پر یوں استدلال کیا ہے کہ روزہ کے ٹوٹنے اور نہ ٹوٹنے کا دار و مدار کان اور آنکھ میں

فتاوي رضو يه، ج:٤، ص:٩٦، كتاب الصوم، مطبوعه رضااكيد مي.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 101 ہوتی ہے۔ لہذااس تقدیر پر حکم بدلے گا، اور تیل یا دواکان میں ڈالنے کی صورت میں روزہ فاسد نہ ہوگا، کیوں کہ اس صورت میں جب کہ کان میں پر دہمان لیاجائے تودوایاتیل کا کان میں دخول بذریعہ مسام ہوگا،جو مفطر صوم نہیں۔" 🎇 مولانا عارف الله مصباحی صاحب، حیدر آباد، دکن میں آنکھ، کان اور گلے کے ماہر ڈاکٹر محمہ ماجد سلیم ایم. بی. بی. ایس. ، ایم. ایس. کی تحریری شہادت پیش کرنے کے بعد لکھتے ہیں: "اب جب کہ طب جدید نے بید حقیقت روز روش کی طرح عیاں کر دی ہے کہ کان کے بیرونی حصے سے اندر کی طرف جانے والا سوراخ وسطی کان کے پردے پر ختم ہوجاتا ہے تو کان میں دوایا پانی ڈالنے یا چلے جانے سے روزہ ٹو شخ کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔" اور آنکھ کے اندرونی جھے کی ساخت پر کسی نامعلوم کتاب کے حوالہ سے شہادت پیش کرنے کے بعد لکھتے ہیں: ''اور ظاہر ہے کہ چنّت (کواڑی) سے جو دواآنسو کے ساتھ براہِ مجراے انف ، حلق میں جائے گی اس سے روزہ فاسد نہیں ہوگا، کیوں کہ شروع سے آخر تک صرف منفذ نہیں بلکہ در میان میں مسام بھی ہے، جب کہ فسادِ صوم اسی وقت ہوگا جب که ابتدا سے انتہا تک منفذ ہی ہو۔" \* مولانا زاہد على سلامى نے احليل سے مثاند كے توسط سے جوف معدہ تك داخل ہونے والى چيز كے مفسد صوم ہونے اور نہ ہونے کی تعلق سے سید ناامام اعظم ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف علیہا الرحمہ کے در میان اختلاف کو بیر کہتے ہوئے اپن تائید میں پیش کیا ہے کہ علم نشریح الابدان اور طب کے تعلق سے ماہرین طب کی بات معتبر ہونی چاہیے۔ فتادیٰ شامی میں ہے: والاختلاف مبنى على أنَّه هل بين المثانة والجوف منفذ أولا. (") البحرالرائق ميں ب: قال في الهداية: وهذا ليس من باب ألفقه؛ لأنه متعلق بالطب کفاریملی الہداریمیں ہے: وهذا ليس من باب الفقه أي: فقه الشريعة، بل يرجع إلى معرفة فقه الطب. (٢) حاثيد الطحطاوى على مراقى الفلاح مي ب: (قوله كذا تقوله الأطباء) إنما أسند إليهم: لأن هذا المقام يرجع إليهم فيه ، لكونه من علم التشريح آگے لکھتے ہیں: لہٰذا اگر ماہرین فن مسلمان غیر فاسق، متدیّن، خدا ترس اطبّا ادر ڈاکٹرز کے ذریعہ موجودہ میڈیکل (١) رد المحتار، ج: ٣، ص: ٣٧٢، كتاب الصوم، باب ما يفسد الصوم وما لا يفسده، دار الكتب العلمية، بيروت. (۲) كفايه على الهدايه ، ج:۲، ص:۲٦٧ (٣) حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح، ص:٣٦٢

راقم سطور (نفیس احمد مصباحی) نے فقد حنفی، شافعی، مالکی اور نبلی کی کتابوں سے عبارتیں ذکر کرنے کے بعد لکھا۔ ہے: " مذکورہ بالا تصریحات کی روشنی میں عیاں ہو گیا کہ کان میں تیل یا دوا ڈالنے سے روزہ ٹوٹ جانے کا مسلمہ احناف، شوافع، مالکیہ اور حنابلہ کا اجماعی مسلمہ ہے، اور پوری امت کا اجماع کسی خطا اور صلال پر نہیں ہو سکتا، جیسا کہ حدیث میں ہے۔لہذا جو مسلمہ اجماعی ہواس میں مزید اجتہا دواستنباط کی ضرورت نہیں۔

**اولاً:** اس لیے کہ ہم مقلد ہیں، ہمیں یہ حق نہیں پہنچاکہ ہم کسی اجماعی مسلہ میں اجتہاد واستنباط کریں۔ ث**انیاً**: اس لیے کہ امام سے احکام منقول ہیں، دلائل منقول نہیں، دلائل عموماً بعد کے فقہا ہے کرام کا استخراج ہیں۔ اس لیے، پورے یقین واعتاد کے ساتھ یہ نہیں کہاجا سکتا کہ ان احکام کے جو دلائل بعد کے فقہا ہے کرام نے بیان فرمائے ہیں، امام نے اغیں دلائل سے وہ احکام مستنظ فرمائے ہیں۔ ث**التاً:** ہمیں اس نقطہ پر بھی غور کرنے کی ضرورت ہے کہ جدید میڈیکل سائنس کے حوالے سے جوہات کہی جارہی ہے، اس میں اور فقہا ہے کرام کے ارشاد ہیں ؟ کرا ہو**تا:** یہ تحقیق کہ "کان میں تیل دواوغیرہ کوئی سیال چیز ڈالی جائے توہ معام حالات میں دماغ تک نہیں بہتی کہا ہوں ہیں ؟ ہی کا موقف ہے یات کہی جارہ ہی ہے، اس میں اور فقہا ہے کرام کے ارشادات میں حقیقت میں کوئی تعارض بھی ہے یہ ہیں؟

پھر درج ذیل عبار توں سے ثابت کیا ہے کہ اس مسلے میں جدیداور قدیم اطلّامیں کوئی اختلاف ہے ہی نہیں۔ سبھی اس پر متفق ہیں کہ اصل دماغ کئی پر دوں کے اندر ہے ،اور کان میں اگر کوئی سیال چیز ڈالی جائے تود ماغ تک نہیں پہنچ سکتی۔ بچھ شیخ ہوعلی سینا لکھتے ہیں:

وأجزاء الرأس الذاتية وما يتبعها هي اشلعر، ثمّ الجلد، ثمّ اللحم، ثم الغشاء الصلب، ثم الغشاء الرقيق المسمّى بأمّ الدماغ، ثمّ الدماغ جوهره و بطونه وما فيه ، ثم الغشاءانِ اللذان تحته، ثم الشبكة، ثم العظم الذي تحته هو القاعدة للدماغ. (ا)

العبادي مي ب:

قال الأسنوى رحمه الله : تنبيه : ستعرف في الجنايات أنّ جلدة الرأس – و هي المشاهدة عند حلق الشعر – يليها لحم، و يلي ذلك اللحمَ جلدةٌ رقيقة تسمى السمحاق، و تلك الجلدة يليها، عظم يسمى القحف، و بعد العظم خريطة مشتملة على دهن، ذلك الدهن يسمى الدماغ وتلك الخريطة تسمى خريطة الدماغ، وتسمى أيضاً أمّ الرأس. والجناية الواصلة إلى الخريطة المذكورة المسماة أم الرأس تسمى مأمومة.<sup>(٢)</sup>

المح تاضى المحيني الصارى شافعى متوفى (٩٢٢ه) للصح بين:
(لو أدخل) الصائم (في أذنه أو إحليله شيئا فو صل إلى الباطن أفطر) و إن كان لا منفذ منه

(ا) كشف المكنون عن القانون في المعالجات، ص: ٣ (٢) حواشي الشرواني و ابن قاسم العبادي على تحفة المحتاج، ٣/ ٤٠٢

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) إلى الدماغ في الأولى. (') الشيخ عبدالحميد شرواني شافعي فرماتي بين: (والتقطير في باطن الأذن الخ) أي : و إن لم يصل إلى الدماغ نهاية و مغنى. قاله في شرح

البهجة: لأنه نافذ إلى داخل قحف الرأس، و هو جوف. ( مولاناصد رالوری قادری کے مقالہ میں درج ذیل شواہد بھی ہیں: \* علامدابن حجر ميشمى فرمات بين:

فاندفع ما قيل قضيته أنَّ وصول عين لظاهر الدماغ أو الأمعاء لا يفطر . و ليس كذلك، بل لو كان برأسه مأمومة فوضع عليها دواء فوصل خر يطة الدماغ أفطر، و إن لم يصل باطن الخر يطة. و به يعلم أنَّ باطن الدماغ ليس بشرط، بل ولا الدماغ نفسه، ، لأنَّه في باطن الخر يطة. (ج:٣، ص:٤٠٣) المنعالعمادي على تحفة المحتاج مي ب :

إذا علمت ذلك فلو كان على رأسه مأمومة أو على بطنه جائفة فوضع عليهما دواء فوصل جوفه أو خر يطة دماغه أفطر ، و إن لم يصل باطن الأمعاء أو باطن الخر يطة. كذا قال الأصحاب وجزم به في الروضة، فتلخص أنَّ باطن الدماغ ليس بشرط، بل ولا الدماغ نفسه، بل المعتبر مجاوزة القحف. (") 🍀 اعانة الطالبين على فتح المعين ميں ہے:

قوله: كباطن أذن: تمثيل للجوف. قال ع ش : قال في شرح البهجة: لأنَّه نافذ إلى داخل قحف الرأس، وهو جوف. اه (^)

حاصل ہیہ ہے کہ ''اُذنِ باطن ''اور داخل قحف تک تیل یادوا پہنچنے سے روزہ فاسد ہوجاتا ہے کیوں کہ داخل قحف میں کسی شے کا پہنچنا جوف راس میں پہنچناہے۔اور آتی مقدار فسادِ صوم کے لیے کافی ہے۔علامہ ابن حجر میشمی کمی علیہ الرحمہ سے ''اُذُنِ باطن '' کی تعریف معلوم کی گئی توجواب میں فرمایا کہ میرے علم میں کسی نے اس کی تحدید نہیں گی ہے۔ مگر کلام فقہا سے بیہ ستفاد ہوتا ہے کہ "مکانِ مجوّف" ہی اذنِ باطن ہے۔لہٰ دااگر مکانِ مجوّف میں کوئی چیز پہنچ جائے تواس سے روزہ فاسد ہوجائے گا۔ 🗱 اور علامہ فتی محمد نظام الدین رضوی ناظم مجلس نے بہت محققانہ اور بصیرت افروز مقالیہ سپر دِقلم فرمایا ہے۔ آپ

نے اپنے مقالہ کی ابتدامیں مذاہب اربعہ کی کتابوں سے عبارتیں پیش کرنے کے بعد ثابت فرمایا ہے کہ یہ مسئلہ مذاہب اربعنہ

(۱) أسنى المطالب شرح روض الطالب، ۳/ ۲۲ (٢) حاشية الشرواني و ابن قاسم على تحفة المحتام، ٣/ ٤٠٣ (٣) حاشية العمادى على تحفة المحتاج ،ج:٣، ص:٤٠٢ (٣) اعانة الطالبين على فتح المعين ،ج:٢، ص:٣٥٨

100

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کامتفق علیہ مسلّہ ہے۔صاحب ہدایہ کے الفاظ میں مسلّہ اور اس کی دلیل سے بے:                                                                                                                                                                  |
| من أقُطر في أذنه أفطر؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: الفطرُ مما دخل، ولوجود                                                                                                                                                                   |
| معنى الفطر، و هو وصول ما فيه صلاح البدن إلى الجوف. اه ()                                                                                                                                                                                  |
| ان کی دلیل کا حاصل ہیہ ہے کہ تیل منفذ کے ذریعہ بطن تک پہنچ جاتا ہے اس لیے مفسدِ صوم ہے۔۔۔۔ پھراس پر                                                                                                                                       |
| میڈیکل سائنس کے ذریعہ ہونے دالے اعتراض کا جواب دیاہے۔فرماتے ہیں:                                                                                                                                                                          |
| " یہ اشکال صرف بعض فقہا کے موقف پر دارد ہوتا ہے ، جنھوں نے صاف کفظوں میں کان سے دماغ تک منفز کسلیم                                                                                                                                        |
| کیاہے،لیکن عام طور پر فقہانے دونوں کے در میان منفذ (کھلے سوراخ) کی صراحت نہیں گی ہے، نہ ہی بیدصاحبِ مذہب سے                                                                                                                               |
| منقول ہے۔اس لیے اگر بعد کے سی فقیہ کی توجیہ ٹوٹ بھی جائے تواس کی وجہ سے مذہب پر نقض لازم نہیں آتا، نہ ہیے کہا جاسکتا<br>منقول ہے۔اس کیے اگر بعد کے میں فقیہ کی توجیہ ٹوٹ بھی جائے تواس کی وجہ سے مذہب پر نقض لازم نہیں آتا، نہ ہیہ کہا جا |
| ہے کہ صاحب مذہب نے ظن ونخین کی بنا پر بیہ موقف اختیار کیاہے ، بلکہ حق بیہ ہے کہ انھوں نے یوری تحقیق فرمائی ہے اور ظن<br>سرچہ سرچہ ب                                                                                                       |
| غالب حاصل ہونے کے بعد ہی یہ موقف اختیار کیاہے ۔ اس لیے اس کی توجیہ وجیہ کی جستجو ہوتی چاہیے۔<br>ذہبہ سہنہ جست کا جب کی بیار کی جست کا بیار کی جست کا بیار کی توجیہ وجبہ کی جستجو ہوتی چاہیے۔                                              |
| یہاں تین باتیں ہیں:(۱)اگر کوئی غذایاددامنفذ کے ذریعہ پیٹ یادماغ تک پہنچ جائے توبلا شبہہ روزہ فاسد ہوجا تاہے۔<br>جب سے میں ایس میں : (۱) اگر کوئی غذایا دوامنفذ کے ذریعہ پیٹ یادماغ تک پہنچ جائے توبلا شبہہ روزہ فاسد ہوجا تاہے۔           |
| (۲)اور اگر مسامات کے ذریعہ پیٹ یا دماغ تک پاکہیں بھی پہنچ توروزہ فاسد نہیں ہو تاہے۔ بیہ دونوں امور فقہا کے نزدیک<br>مذہبی میں ایک سام سر کر کہ ایک سام سر کرنے کر ہوگا ہے۔ ایک میں                    |
| متفق علیہ ہیں۔ (۳)ادر اگر منفذ کے ذریعہ کسی بطن تک پہنچ ، پھر آگے مسامات کے ذریعہ بڑھے جیسے کان کے منفذ سے<br>تیا سے ریڈس پہند کی ذہب پر تی تھی نہ دہد یہ جب کہ میں ایک تی ہے تک میں                  |
| تیل کے دماغ تک پہنچنے کی کیفیت یہی ہے توبیہ بھی مفسدِ صوم ہے اور اس دقت زیر بحث یہی صورت ہے۔<br>ایک فقہ سب سال محمد سب حک میں جارک دن کی زیر کی ریانہ زیر ہے ان کا میں ایک ایک کا میں کا کہ ایک کا کا کا کا کا                            |
| مسائل ففہیہ نے مطالعہ سے یہ محسوس ہوتا ہے کہ منفذ کے ذریعہ اگر دوایاغذا بدن کے اندر ایسے مقام تک پہنچا دی<br>جائے جس کاحکم شرعاً عضوباطن کا ہوتوروزہ فاسد ہوجائے گا۔خواہ وہ عضوباطن جوف معدہ ہو، یاحلق، یافرجِ داخل، دغیرہ۔               |
| حجائے من کا مسطح مل کا معود اور ورور کا ملکہ ، وجباعے کا بی والدہ مسود میں اول ملکہ ، وبی من بی کر جار میں کا ر<br>محقق علی الاطلاق امام ابن الہمام دلالنظیظیہ –جو در جبر اجتہاد پر فائز تتھے –صوم کی تعریف وتشریح ان الفاظ میں کرتے ہیں: |
| والصوم لغةً: هو الإمساك مطلقاً. وفي الشرع: إمساكُ عن الجهاع و عن إدخال شيء                                                                                                                                                                |
| بطناً له حكم الباطن من الفجر إلى الغروب عن نية. ونكّرنا البطنَ ووصفناه؛ لأنه لو أوصل إلى                                                                                                                                                  |
| باطن دماغه شيئا فَسَدَ، و إلى باطن فمه و أنفه لا يفسد. و ذلك الإمساك ركنه اه ملخصاً (٢)                                                                                                                                                   |
| منہ اور ناک کا اندرونی حصہ بطن توہے مگر شرعاً ان کا تھم '' باطن '' کانہیں ، ظاہر کا ہے ان کے برخلاف حلق اور                                                                                                                               |
| فرجِ داخل ایسے "بطن" ہیں جن کا تھم باطن کا ہے۔ اس کے بعد متعدّد کتب فقہ کے جزئیات سے اپنے موقف کو ثابت فرمایا                                                                                                                             |
| ہے۔جواشکال سامنے آئے ہیں ان کے تسلی بخش جوابات بھی دیے ہیں۔ شاری مسلم مولاناغلام رسول سعیدی صاحب کی                                                                                                                                       |
| ایک عجیب وغریب توجیہ کوذکر کرنے کے بعداس پر بھر پور محققانہ کلام فرمایا ہے اور اس کا منصفانہ جائزہ لیا ہے۔                                                                                                                                |
| حاصل بیہ ہے کہ کان کے پردے سے دماغ تک منفذ ہوناضروری نہیں ، کیوں کہ کان کااندرونی حصہ خودایک جوف                                                                                                                                          |
| (۱) هدایه، ج: ۱، ص: ۲، ۲، کتاب الصوم، مجلس البرکات، مبارك فور                                                                                                                                                                             |
| (٢) فتح القدير، اول كتاب الصوم، ج:٢، ص:٢٠٦، ٣٠٧، بركاتٍ رضا، پور بندر، گجرات                                                                                                                                                              |

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

ہے۔ جو تیل، پانی، دواکو جذب کرکے دماغ تک پہنچا تاہے۔ معدہ جو کام غذاؤں کو تحلیل کرکے شروع کرتاہے وہ کام یہاں کان کے پردے سے ہی شروع ہوجاتا ہے۔ اس لیے اس میں تیل، پانی، دواڈالنے سے روزہ فاسد ہوجائے گا۔ بطور تنزل بیہ بھی کہاجا سکتا ہے کہ کان میں دواد غیرہ ڈالنے سے روزہ ٹوٹنے کا مسلہ ضابطۂ فقہیہ ''الفطر مہا دخل'' سے متنتیٰ ہے، جیسا کہاور بھی کئی مسائل اس سے مشتیٰ ہیں۔

مولاناابرارا حمر عظمی نے بھی بہت شان دار علمی مقالہ تحریر فرمایا ہے۔اور متعدّد فقتہی اور طبی کتابوں سے اپنے موتف کو واضح کیا ہے۔مولانا مفتی بدر عالم صاحب نے بھی مسئلہ کے حل کی سعی بلیغ فرمائی ہے۔ فجز اھم الله خیر آفی الدارین . جوابات سوال (۲)

دوسرا سوال سیرتھا کہ کسی نے کان میں سیال دواڈالی تواس کا قیاس یا الحاق کان میں تیل ڈالنے سے کیا جائے یا کان میں پانی ڈالنے سے ؟ یا پھران دونوں (تیل، پانی) میں سے سی کافر د قرار دیاجائے ؟اور بہر صورت روزہ فاسد ہو گایانہیں ؟ اس کے جواب میں بیش ترلوگوں نے بیہ لکھا کہ اس کا الحاق کان میں تیل ڈالنے سے کیا جائے گا، پانی سے نہیں۔ کچھ لوگ الحاق کے بجائے قیاس کے قائل ہیں اور وہ ہیں (1) مولاناساجد علی مصباحی (۲) مولانامعین الدین اشرفی (۳۷) مولاناابو طالب خاں رضوی - مولانا قاضی تضل احمد مصباحی کاکہناہے کہ کان میں سیال دواڈالنا تیل ڈالنے کی نظیر ہے ، اسے قیاس کہیے یا جرائے علت۔ بعض حضرات نے قیاس اور الحاق کا نام لیے بغیر یہ لکھا کہ یہ تیل ڈالنے کے حکم میں ہے۔ مولا نانظام الدین علیمی مصباحی کاکہنا ہے کہ اس سے سہر حال روزہ فاسد ہوجائے گااس کا الحاق یاقیاس تیل یا پانی ڈالنے سے کیا جائے یاسی کافر د قرار دیاجائے۔ البتہ کچھ لوگوں نے لکھا ہے کہ کان میں سیّال ددا ڈالنا تیل ڈالنے کا ایک فرد ہے۔ مگر اس نقطہ پر اتفاق کے باد جودان میں ہے کچھ لوگ اس بات کے قائل ہیں کہ اس سے روزہ نہیں ٹونے گا۔ بیرو ہی لوگ ہیں جو کان میں تیل ڈالنے کوبھی مفسدِ صوم قرار نہیں دیتے۔ مفتی عنایت احمد تعیمی صاحب نے لکھاہے کہ اس کا الحاق پانی ڈالنے سے ہو گا لہٰذا فسادِ صوم کاحکم نہ ہوگا۔ انھوں نے اپنی تائید میں جوہرہ نیزہ کی درج ذیل عبارت پیش کی ہے: (أقطر في أذنيه) يعنى الدواء أو الماء فإنه لا يفطر لعدم الصورة والمعنى بخلاف الدهن. ( بھرآ گے لکھتے ہیں: ''تیل کااشٹناکرنے سے داضح ہوتا ہے کہ تیل کان میں ڈالنے سے فسادِ صوم کاحکم ہوگا۔ '' ہم جال مند دبین کرام کی غالب اکثریت اس بات کی قائل ہے کہ اس سے روزہ ٹوٹ جائے گا۔ جوابات سوال (٣)

تیسراسوال بیر کیا گیاتھا کہ کان یا آنکھ میں دواڈالنے کی صورت میں اگر روزہ فاسد ہو توعمد اُدواڈالنے پر صرف قضالازم ہوگی یا کفّارہ بھی لازم ہو گا؟

اس سوال کے جواب میں تمام مندوبین کرام اس بات پر متفق ہیں کہ اس میں صرف قضالازم ہوگی، کفارہ نہیں ۔لیکن

(١) الجوهرة النيرة، ص:٢٠٦

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 102 مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب نے بیہ تفصیل لکھی ہے کہ کان میں تیل یادواڈالنے سے امام ابن الہمام رحمۃ اللّٰہ علیہ اور آپ کے ہم نواؤں کے مطابق قضاکے ساتھ کفّارہ بھی واجب ہوگا، کیوں کہ " إد خال بصنعہ" کی وجہ سے صورتِ <sup>ن</sup>طراور "وصول ما فيه صلاح البدن" كى وجد ، معنى فطر كاتحقق ، وكميا، مكر جولوك صورت فطركى تعريف "ابتلاع" ت کرتے ہیں، جیسے صاحب ہدایہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ، ان کے بطور صرف قضادا جب ہے، کفارہ نہیں۔ البتہ پائی ڈالنے کی صورت میں صرف قضادا جب ہوگی کہ یہاں صرف صورت فطر پائی می ادر معنی فطر "و صول ما فیہ صلاح البدن" مفقود۔ جوابات سوال (٣) چوتھاسوال بیہ تھاکہ مریض صائم نے از خود اپنے کان یا آنکھ میں دوانہ ڈالی ، بلکہ کسی دوسرے نے اس کے کان یا آنکھ میں اس کی رضا سے پانے رضا دداڈال دی، توکیاتھم ہے ؟ کیا اس میں دخول بلا قصد اور اِدخال بالقصد ، یا دخول بہ رضا و ب رضاکے احکام میں فرق ہوگا؟ اس سوال کے جواب میں بھی مند دبین کرام کاتقریباً اس بات پر اتفاق ہے کہ دونوں کے حکم میں کوئی فرق نہیں ، البتہ دوبزرگ اس سے جداگانہ موقف رکھتے ہیں۔(۱)مفتی عنایت احمد عیمی (۲)مولانا جمال مصطفیٰ قادری۔ مفتی عنایت احمد عیمی صاحب لکھتے ہیں: " رضاادر عدم رضا دونوں صور توں میں فرق ہوگا، قصد وبلا قصد کے احکام جداگانہ ہوں گے۔ "مگر مفتی صاحب نے کوئی دلیل پیش نہیں فرمائی۔ ادر مولانا جمال مصطفىٰ قادرى لكھتے ہيں: '' صورتِ مذكورہ ميں فرق دخول بلا قصد اور ادخال بالقصد كا ہوگا، حبيباكه مجد داعظم اعلیٰ حضرت قدیں سرہ نے مدارِ فرق صرف دخول وادخال پر رکھا ہے ، دخول کا کوئی فرد مفطر میں داخل نہ کیا۔" چراس کے بعد انھوں نے فتادیٰ رضوبہ ،ج: ۶۰،ص: •۵۹ کی عبارت سے اپنے مّدعا پر ثبوت پیش کیا ہے۔ جوابات سوال (۵) مند دبین کرام کی خدمت میں پانچواں اور آخری سوال بیہ پیش کیا گیا تھا کہ کان یا آنکھ میں دوا ڈالنا مفسرِ صوم ہو تواگر کوئی روزہ دار ایسام یض ہے کہ اگر کان یا آنکھ میں دوانہ ڈالی گئی تو مرض شدت اختیار کرلے گایاروزہ توڑنے کی نوبت آجائے کی، توکیاایس حالت میں اُسے کان میلا کھے میں دواڈالنے کی اجازت ہوگی ؟اور کیا اس ضرورت یا حاجت شدیدہ میں دواڈالنے پر روزه فاسد ہوگا؟ یابھول کرکھایی لینے والی صورت کی طرح ایسے مریض کاروزہ شرعاًروزہ ہی ماناجائے گا؟

اس سوال کے جواب میں بھی تمام مندوبین کرام اس بات پر متفق ہیں کہ ایسی صورت میں دوا ڈالنے کی اجازت ہے۔ اور اس سے روزہ ٹوٹ جائے گا،اور بعد صحت صرف قضالازم ہوگی۔ اور بھول کر کھانی لینے والی صورت پر اس کاقیاس صحیح نہیں، کیوں کہ بھول کر کھانی لینے والے کا روزہ خلاف قیاس نص کی وجہ سے صحیح مانا جاتا ہے۔ اور جو چیز خلاف قیاس نص سے ثابت ہواس پر دوسرے کاقیاس درست نہیں ۔۔۔مفتی عنایت احمد نعیمی صاحب صرف ضرورتِ شرعیہ کی صورت میں

(جدید مسابّل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) 101

احمد بر کاتی صاحب لکھتے ہیں: ''اگر انجکشن وغیرہ کے ذریعہ مریض کو آرام مل سکتا ہو تواس کی اجازت نہیں ، اور اگر دوا ڈالنے کے سواکوئی چارۂ کار نہ ہو تواس کی اجازت ہوگی۔''

پھر کچھ علاے کرام نے بیر صراحت بھی فرمائی ہے کہ اگراسے کسی علامت کے ظاہر ہونے سے یا سابقہ تجربہ سے یا کس سلم مستور الحال طبیب کے بتانے سے دوانہ ڈالنے کی صورت میں مرض کے شدّت اختیار کرجانے کاظن غالب ہوتواس کے لیے اس کی اجازت ہے۔ کافر طبیب اس کی خبر دے تواس کا اعتبار نہ ہوگا۔ اور انھوں نے بحر الرائق کی بیر عبارت دلیل میں پیش فرمائی ہے: أطلق فی الکتاب الأطباء الحذاق. قال رضی اللہ عنه: و عندی ہذا محمول علی الطبیب

المسلم دون الكافر، كمسلم شرع في الصلوة بالتيمم فوعدله كافر إعطاء الماء فإنّه لا يقطع الصلوة، لعلّ غرضه إفساد الصلوة عليه فكذلك في الصوم اه. وفيه إشارة إلى أنّ المريض يجوز له أن يستطب بالكافر فيها عدا إبطال العبادة؛ لِمَا أنّه علّل قبول قوله باحتهال أن يكون غرضه إفساد العبادة، لابأنّ استعماله في الطب لا يجوز.<sup>(1)</sup>

یہ تھامقالات کاخلاصہ اس کے بعداب درج ذیل امور کی تنقیحات مندوبین کرام سے مطلوب ہیں: Dکان اور آنکھ میں براہِ راست منفذ ہے یانہیں ؟ اور دونوں صور توں میں روزہ کی حالت میں کان اور آنکھ میں تیل یادواڈالنے سے روزہ فاسد ہو گایانہیں ؟

فيح طلب امور

السکسی نے کان میں سیال دوا ڈالی تواس کا قیاس یا الحاق کان میں تیل ڈالنے سے کیا جائے، یا کان میں پانی ڈالنے سے ؟ سے ؟ یاان دونوں میں سے کسی کافر د قرار دیا جائے ؟ اور سہر صورت اس سے روزہ فاسد ہو گایانہیں ؟

کان یا آنکھ میں دواڈالنے کی صورت میں اگر روزہ فاسد ہو توعمد آدداڈالنے پر صرف قضالازم ہوگی یا کفارہ بھی لازم ہوگا؟ نیز بصورت اختلاف کس کا قول مفتیٰ ہہ ہے ،صاحب ہدایہ کا یاامام این الہمام کا؟

(س) روزہ دار مریض نے از خود اپنے کان یا آنکھ میں دوانہ ڈالی ، بلکہ کسی دوسرے نے اس کے کان یا آنکھ میں اس کی رضایا ہے رضا دوا ڈال دی، تو کیا تکم ہے ؟ کیا اس میں دخول بلا قصد اور اِدخال بالقصد ، یا دخول بہ رضا و بے رضائے احکام میں فرق ہو گا؟

(1) البحر الرائق، ج:٢، ص:٤٩٣، كتاب الصوم، فصل في العوارض، دار الكتب العلمية، بيروت

حدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



آنکھ اور کان میں دواڈالنامفسر صوم ہے یانہیں؟

بسم الله الرحمن الرحيم ---- حامدًا و مصلّياً و مسلًّا

اس پر تمام مند دبین کا اتفاق ہے کہ آنکھ میں دواڈالنے سے روزہ فاسد نہ ہوگا، اس لیے کہ خود آنکھ جوف کے حکم میں نہیں، نہ ہی اس میں ایساکوئی منفذ ہے جو دواکو جوف تک پہنچائے۔فقہاے کرام کی عبار توں میں بھی صراحت موجو د ہے کہ آنکھ میں دواڈالنامفسد صوم نہیں۔

کان میں تیل ڈالنا باتفاق ائمہ اربعہ مفسد صوم ہے۔ یہی تھم کان میں دوا ڈالنے کابھی ہے۔ ہمارے، مذہب کے متون، شروح، فتادیٰ، سب میں اس کی صراحت موجود ہے، اور دیگر مذاہب کابھی اس پر اتفاق ہے، اس لیے بیہ ایک اجماعی مسلمہ ہے جس سے عدول کی گنجائش نہیں۔

كتابال<sup>ص</sup>للِلاماممحمي*ن ب:* قال أبو حنيفة: السعوط والحقنة في شهر رمضان يوجبان القضاء، ولا كفارة عليه، و كذلك ما أقطر في أذنه. اه. (ا)

اسی طرح قد دری ، بدایہ ، بدایہ ، د قابیہ ، کنزوغیر ہامتون ادر شروح جیسے مبسوط امام سرخس ، فنح القدیر ، بنایہ ، بدائع ، مجمع الانہرادر در مختار دغیر ہامیں ہے ۔

بداييمي ب: من أقطر في أذنه أفطر؛ لقوله ﷺ: الفطر مما دخل، ولوجود معنى الفطر، وهو وصول ما فيه صلاح البدن إلى الجوف. (٢)

رہا یہ سوال کہ کان سے دماغ تک کوئی منفذ نہیں تو کان میں تیل ڈالنے سے روزہ فاسد کیوں ہو تاہے ؟ اس کی وجہ سے

(1) كتاب الأصل للإمام محمد، ج: ٢، ص: ١٨٢، طبع بيروت
 (٢) هدايه، كتاب الصوم، باب ما يوجب القضاء والكفارة، ص: ٢٠٠، ج: ١، مجلس بركات، مبارك پور

109

| • <b>r</b>                                                                   | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)       |
|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| م تک پہنچادی جائے جس کاحکم شرعًاعضوباطن کا ہو توروزہ فاسد ہو جائے            | ہے کہ منفذ کے ذریعہ اگر دوایا غذابدن کے ایسے مقا     |
| •                                                                            | گاخواه ده عضوباطن جوف معده هویاحلق یافرج داخل        |
| ی تعریف وتشریح میں فرماتے ہیں:                                               | محقق على الاطلاق امام ابن الهمام يُنتشط يتقاطيني صوم |
| ةI. و في الشرع : إمساك عن الجماع و عن إدخال شيء                              | "والصوم لغة : هو الإمساك مطلّ                        |
|                                                                              | بطناله حكم الباطن ، من الفجر إلى ال                  |
|                                                                              | مخة الخالق حاشيہ بحرالرائق میں ہے:                   |
| هو إمساك عن الجماع و عن إدخال شيء بطنا. أو ما له                             | فلو قال المصنف: كما في الفتح : "                     |
| ن نية." لكان أجود. اه. (٢)                                                   | حكم الباطن من الفجر إلى الغروب ع                     |
| ر کھتا ہے ، اس لیے اس میں دواجانا مفسد ہے۔                                   |                                                      |
| خاری حنفی ج: ۲، ص: ۳۸۳ ، طبع بیروت پر ہے:                                    |                                                      |
| لا يفسد صومه بلا خلاف، وفي الإقطار في الأذن لم                               |                                                      |
| الدماغ. حتى قال مشايخنا إذا غاب في أذنه كفى                                  | يشترط محمد رحمه الله الوصول إلى                      |
| طوا الدخول إلى الدماغ. اه.                                                   | ذلك لوجوب القضاء و بعضهم شر                          |
| ورت میں ۔ن) اندردن گوش پانی کا غائب ہوجانا اکثر مشایخ کے نزدیک               | اس عبارت سے معلوم ہوا کہ (اِقطار والی ص              |
| یلے میں کوئی اختلاف نہیں اس لیے کہ متون میں بھی بیہ مسئلہ مذکور ہے اور       | روزہ توڑنے کے لیے کافی ہے۔اور شیخین کا اس سے         |
|                                                                              | متون میں وہی مذکور ہوتا ہے جواصل مذہب ہو۔            |
|                                                                              | درج ذیل امور بھی بہ اتفاق آراطے ہوئے۔                |
| یگ، کفارہ نہ ہو گا۔ مگر بلاعذر پانی، تیل، دواوغیرہ مفسد چیز ڈالنے پر گنہ گار | 🗭 کان میں عمّدادداڈالنے پر قضالازم ہو                |
|                                                                              | ضرور ہوگا۔                                           |
| کاخواہ دواقصداخود ڈالی ہو، یا اس کی رضا، یا بغیر رضا کے دوسرے نے ڈالی        | 🕜 کان میں دواڈالنے سے روزہ فاسد ہو                   |
| ب صور توں میں روزہ فاسد ہو گااور قضالازم ہوگی۔                               | ہو، یادواجونِ گوش تک سی طرح خود چک گئی ہو، سیہ       |
| ں دوانہ ڈالے تو مرض شدت اختیار کر جائے گایاروزہ توڑنے کی نوبت آ              | یے کہ کان میں 🔬 روزہ دار اگرایسا مریض ہے کہ کان میں  |
| ) اجازت ہے مگر دواڈالنے پر روزہ ٹوٹ جائے گا اور قضالا زم ہوگی۔ ہاں !         |                                                      |
| - والتُد تعالىٰ اعلم -                                                       | ایس حالت میں دواڈالنے سے مریض گنہ گارنہ ہوگا.        |
|                                                                              |                                                      |

(۱) فتح القدير، اول كتاب الصوم ج۲/ ص ۳۰٦ - ۳۰۷، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات

(·) منحة الخالق على هامش البحر الرائق ، كتاب الصوم، ص:٤٥٣، ج:٢، دار الكتب العلمية، بيروت

www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 141 كب ناجاتز؟ ز کر www.waseemziyai.com الم-سوال نامه - خلاصة مقالات الم-فيلے

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



تقليد غيركب جائز، كب ناجائز؟

تر تتیب: مفتی محمد نظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور

باسميه سبحانيه وتعالى

اس بات پر امت مسلمہ کا الفاق ہے کہ حق آج چار مذاہب میں مخصر ہے اور چاروں مذاہب کے اتمہ، ابو حذیفہ، مالک، شافعی، احمد بن عنبل رحمیم اللہ تعالیٰ ۔ اتم تر ید کی ور شاد ہیں ۔ اسی لیے جب سی ایک ملت فلر کے ہیر د کار اپنے مذہب کے فروع میں کہیں حرب عظیم و ضرر شدید سے عمومی طور پر دو چار ہوتے ہیں اور دوسرے ملت فقہ میں اس سے نجامت کی تحاکی شروع دہوتی ہے تووہ دفع حرج و ضرر شدید سے عمومی طور پر دو چار ہوتے ہیں اور دوسرے ملت فقہ میں اس سے نجامت ک کے فروع میں کہیں حرب عظیم و ضرر شدید سے عمومی طور پر دو چار ہوتے ہیں اور دوسرے ملت فقہ میں اس سے نجامت کی کے فروع میں کہیں حرب تو وہ دفع حرج و ضرر کے لیے جزدی طور پر اس دوسرے ملت فقہ کو افتایار کر لیتے ہیں، نہ دہپ حنق کے فروع میں بھی اس کے متعدد نظائر پائے جاتے ہیں اور آج بھی ایسے حالات پیش آت رہتے ہیں جن کے باعث بسا او قات اپنے نہ جب پرعمل کرنے میں حرب ہو تا ہے اور دوسرے مذہب میں نسبة آسانی ہوتی ہے، تھی ہو جن کے باعث بسا ہو تا ہے نہ ہم پر میں کرنے میں حرب ہو تا ہے اور دوسرے مذہب میں نسبة آسانی ہوتی ہے، تھی ہو حن و قتی و عارضی ہو تا ہے اور کہی مستقل و دائی شکل اختیار کر لیتا ہے ۔ کہی اس کی حیثیت عمومی ہوتی ہو اور جی محق اور خبی یا شاذو نادر ۔ اور فقہ کی اصطلاح کے مطابق کہی میں حربی در جہ حاجت میں ہو تا ہے اور کہی در جہ خبر درت میں اور رضی یا شاذو نادر ۔ اور رہتا ہے ۔ ظاہر ہے کہ ہر حربی نہ قابل اغتیار کر لیتا ہے ، نہ باعث نخفیف ، یہی وجہ ہے کہ بے خار مواقع پر حربی کے ہوتے ہو کے رہتا ہے ۔ ظاہر ہے کہ ہر حربی نہ قابل اغتیا ہے، نہ باعث نخفیف ، یہی وجہ ہے کہ بے خار مواقع پر حربی کے ہوتے ہو کے رہتا ہے ۔ ظاہر ہے کہ ہر حربی نہ قابل اغتیا ہے، نہ باعث نخفیف ، یہی وجہ ہے کہ بے خار مواقع پر حربی کے ہوتے ہو کر رہت ہیں اور مشابق روشی ذالی گئی ہے۔

مسلم الثبوت وفواتح الرحموت ، بحثِ تقليد ميں ہے:

(ويتخرج منه) أي مما ذكر أنه لايجب الإستمرار على مذهب (جواز اتباعه رخص المذاهب) قال في «فتح القدير»: لعل المانعين للإنتقال إنما لئلا يتبع أحد رخص المذاهب، وقال هو رحمه الله تعالى (ولا يمنع منه مانع شرعى، إذ للإنسان أن يسلك الأخف عليه إذاكان له إليه

| 1 |       | - |                                                   |
|---|-------|---|---------------------------------------------------|
| ( | YIT ) | ( | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم َ |
| _ |       | - |                                                   |

سبيل) بأن لم يظهر من الشرع المنع والتحريم و (بأن لم يكن عمل) فيه (بآخر) هذا مبني على منع الإنتقال عما عمل به ولو مرة (وكان عليم) وعلى آله و أصحابه (الصلاة والسلام يحب ماخف عليهم – انتهى).

لكن لابد أن لا يكون اتباع الرخص للتلهي كعمل حنفي بالشطرنج على رأي الشافعي قصدًا إلى اللهو، وكشافعي شرب المثلث للتلهي به، ولعل هذا حرام بالإجماع لأن التلهي حرام بالنصوص القاطعة فافهم.

(وما عن ابن عبد البر: أنه لايجوز لعامي تتبع الرخص إجماعًا) فقد وجد مانع شرعي عن اتباع رخص المذاهب (فأجيب المنع) أي بمنع هذا الإجماع (إذ في تفسيق متتبع الرخص عن) الإمام (أحمد روايتان) فلا إجماع، ولعل رواية التفسيق إنما هو فيها إذا قصد التلهي فقط، لاغير.

(وما أورد) أن يلزم على تقدير جواز الأخذ بكل مذهب احتمال الوقوع في خلاف المجمع عليه إذ (ربما يكون المجموع) الذي عمل به (مما لم يقل به أحد فيكون باطلًا) إجماعًا (كمن تزوج بلاصداق) للاتباع لقول الإمامين أبي حنيفة والشافعي رحمهما الله تعالى (ولا شهود) اتباعًا لقول الإمام مالك (ولا ولي) على قول إمامنا أبي حنيفة، فهذا النكاح باطل اتفاقًا، أما عندنا فلا نتفاء، الشهود، وأما عند غيرنا فلانتفاء، الولي (فأقول: مندفع لعدم اتحاد المسألة) وقد مر أن الإجماع على نفى القول الثالث إنما يكون إذا اتحدث المسألة حقيقة أو حكمًا فتدبر (ولأنه لوتم لزم استفتاء مفت بعينه) وإلا احتمل الوقوع فيها ذكر (هذا) والله أعلم بحقيقة الحال.<sup>(1)</sup>

ورِ مختار ميں ہے: "ولا بأس بالتقليد [بتقليد الغير] عند الضرورة لكن بشرط أن يلتزم جميع ما يوجبه ذلك الإمام".

. قوله: (عند الضرورة) ظاهره أنه عند عدمها لا يجوز ، وهو أحد قولين . والمختار جوازه مطلقا ولو بعد الوقوع كما قدمناه في الخطبة. وأيضا عند الضرورة لا حاجة إلى التقليد

ردالمحار ميں،

| (IT)                        | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )                                                        |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لمصوص أو قطاع الطريق لا     | كما قال بعضهم مستنداً لما في المضمرات: المسافر إذا خاف ال                                                |
|                             | ينتظره الرفقة جاز له تاخير الصلوة لأنه بعذر، ولو صلّى بهذا ال                                            |
|                             | لكن الظاهر أنه أراد بالضرورة مافيه نوع مشقة، تأمل. ()                                                    |
|                             | جدالمتاريس ہے:                                                                                           |
|                             | قوله (كما قال بعضهم مستنداً) قال پير زاده في ر                                                           |
|                             | الترخص بتاخير الصلوة في السفر" نقلا عن خزانة الروايات ع                                                  |
|                             | مزير معلومات کے لیے: "خلاصة التحقيق في بيان حکم التق                                                     |
| سبب الإختلاف ككشاه ولى الله | بالله عبد الغنى النابلسي رحمه الله تعالى "اور" الإنصاف في بيان «<br>الدهلوي رحمه الله "كامطالعه فرمايي - |
|                             | الدهلوي رسمه الله المحط عبر رايل-<br>سوال صرف بيه سے کہ:                                                 |
|                             | تقليد غيركب جائزے اوركب ناجائز؟                                                                          |
|                             | اورتقصو دصرف جزوی تقلید کے احکام کی وضاحت ہے۔                                                            |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |
|                             |                                                                                                          |

(۱) د المحتار على الدر المختار، ج: ۲، ص: ٤٦، قبيل باب الأذان، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان (۲) جد المتار، ج۱، ص: ۲۰۱، حيدر آباد، دكن، الهند

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

خلاصة مقالات بعنوان تقليد غيركب جائز،كب ناجائز؟ تلخيص نكار: مولانانغيس احمد مصباحى ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

مجلس شرع جامعہ اشرفیہ مبارک پور کے بارہوں فقہی سیمینار میں بحث و مذاکرہ کے لیے جو تین موضوعات منتخب ہوئے، ان میں سے ایک اہم ادر بنیادی موضوع ہے "تقلید غیر کب جائز، کب ناجائز؟" اس موضوع سے متعلق ہند وستان کے مختلف خطوں سے اڑتالیس مقالات موصول ہوئے، جو فل اسکیپ سائز کے ۲۱۷صفحات کو محیط ہیں۔ ان مقالات میں کچھ مقالے بہت تفصیلی ہیں ادر کچھ نہایت مختصر، ادر بیش تر متوسط ہیں، جو مقالات کی فہرست سے عیاں ہے۔ سوال نامہ محقق مسائل جدیدہ حضرت علامہ فتی محد نظام الدین رضوی دام خلد صدر شعبۂ افتاجامعہ اشرفیہ، و ناظم مجلس شرعی نے مرتب فرمایا، جس میں فل اسکیپ سائز کے سات صفحات پر موضوع سے متعلق مجلس

مقالات کا مطالعہ کرنے کے بعد محسوں ہوا کہ اس موضوع کے تعلق سے مقالہ نگار حضرات کے در میان کافی اختلاف راے ہے،اور وہ سات خانوں میں بٹے ہوئے ہیں۔

پیملا موقف: - بیہ کہ غیر مجتہد عامی پر قولِ راج کے مطابق مذہبِ اربعہ میں سے کسی مذہبِ معین کی بیروی واجب نہیں۔ عبادات و معاملات میں وہ جس مذہب پر چاہے عمل کر سکتا ہے ، بشر طے کہ اس مذہب کے جملہ شرائط وقیود کا التزام کرے۔ ورنہ بیفیق ہوگی اور مذاہبِ اربعہ سے نگل کر پانچویں مذہب کا اختراع ہوگا۔ بیہ موقف مولا ناانور نظامی صاحب کا ہے ۔ فاضل مقالہ نگار نے اپنی راے کے اثبات کے لیے امام عارف باللہ سیّدی عبد الغنی نابلسی کے رسالہ ''خلاصة انتحقیق ''کی درج ذیل عبارت پیش کی ہے:

وأما غير المجتهدين فهم عامّة الناس فلا يجب عليهم التزام العمل بمذهب معيّن من

| (172.                                                                                                                                          | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بق. بل يجوز لكل منهم أن يعمل في عبادة أو معاملة                                                                                                | المذاهب الأربعة على القول الراجح، كما س                                                                    |
| بع الشروط التي يشترطها ذلك المذهب، و إلَّا كان                                                                                                 | · · · · ·                                                                                                  |
|                                                                                                                                                | عمله بأطلاً بالإجماع. الخ ()                                                                               |
| ت ہے کہ تقلیدِ غیر کے لیے ''ضرورت''کی شرط، شرطِ لازم نہیں                                                                                      | ساتھ ہی اس مقالہ میں اس بات کی تھی صراحہ                                                                   |
|                                                                                                                                                | ہے۔اس رایے کا ثبوت بھی وہ "خلاصة انتحقیق "ہی کی ایک                                                        |
| مرورة " غير لازم ؛ لما عرفت من قبل عدم لزوم                                                                                                    | وإن كان قوله "فيما تدعوا إليه الض<br>()                                                                    |
| • •                                                                                                                                            | الإنسان لمذهب معين على الراجح. "(٢)                                                                        |
| نظر آتے ہیں کہ غیر مجتہد عامی کے لیے مذاہب اربعہ (حنفی، شافعی،                                                                                 |                                                                                                            |
| بے روی لازم ہے۔ اس کے لیے جائز نہیں کہ بلا د جیشر عی م حالات<br>میں اس کے سال کے بیاد ہو جائز نہیں کہ بلا د جیشر عی م حالات                    |                                                                                                            |
| تقلید کرے لیکن جب کوئی شرعی سبب پالیا جائے، حرج و ضرر کی<br>سبب سبب پالیا جائے، حرج و ضرر کی                                                   |                                                                                                            |
| دوسرے امام کے مذہب کواختیار کرناجائز ہے۔ اب غور طلب بات<br>· · · ·                                                                             |                                                                                                            |
| اجازت ہے۔صرف ضرورت یاضرورت اور حاجت دونوں، یا ان<br>دور ب پین ، مد سب ہے                                                                       |                                                                                                            |
|                                                                                                                                                | دونوں کے ساتھ ''اسبابِ ستّہ'' میں سے کوئی اور سبب یا'<br>دو <b>سر اہر دقن</b> وہ جہ جہ مار جالا دیں جہ دیا |
| ی اس بات کے قائل ہیں کہ صرف ضرورتِ صحیحہ ہی کی صورت میں                                                                                        |                                                                                                            |
| می • مولانا ناظم علی مصباحی ( جامعہ اشرفیہ ) • مولا نامعین الدین                                                                               | تقلیدِغیرگی اجازت ہے۔<br>• مدار ناآل مصطفیٰ مرصاحی • مفتی عنامہ میں احریف                                  |
| ک مولانانام کی طقبا کی رجامعدا کر جامعدا کر دید) معولانا میں الدین<br>جودھ پور)• مولاناساجد علی مصباحی (جامعہ اشرفیہ)• قاضی فضل                |                                                                                                            |
| بورط چرو) • ولانا خاطبة من مسبال (جاهد الرحية) • من من م<br>هراج سنج) • مولانا شبير احمد مصباحی (مهراج سنج) • مولانات احمد                     |                                                                                                            |
| ، رضحی معلوم می این منطق می مولانا محمد کونین مصباحی ، مولانا محمود<br>احی (اشرفیه) • مولانا محسن رضا، مولانا محمد کونین مصباحی ، مولانا محمود |                                                                                                            |
| )• مولاناانور حسین مصباحی (شعبهٔ تقابل ادیان ، جامعه انثر فیه )•                                                                               |                                                                                                            |
|                                                                                                                                                | مولانا محد توفيق بركاتي (تخصص في الفقه، جامعه اشرفيه) -                                                    |
| ے:                                                                                                                                             | ان حضرات کااستدلال درج ذیل عبار توں ہے۔                                                                    |
| ·                                                                                                                                              | 🗓 خلاصة التحقيق ميں ہے:                                                                                    |
| الأئمة الثلاثة – رضي الله عنهم– فيها تدعوا إليه                                                                                                | "يجوز للحنفي تقليد غيز إمامه من                                                                            |
|                                                                                                                                                |                                                                                                            |

(۱) خلاصة التحقيق، ص:۱۷، ۱۸، مطبوعه تركي ۲) مصدر سابق

|                                                | 1     |
|------------------------------------------------|-------|
| الكريالك الكروفي (حاريدم)                      |       |
| ر مسائل پر علاکی رائیں اور قصیلے ( جلد دوم ) ) | رجديد |
|                                                |       |

اول) • مولانا نیاز احمد تعیمی ( شعبهٔ تفابلِ ادیان ) • مولانا محمد رابع نورانی صدیقی ( دار العلوم فیض الرسول ، براوّل شریف ) • مولانا محمد اخترحسین قادری ( دار العلوم علیمیه ، جمداشا،ی ) • مفتی محمد سیم مصباحی ( جامعه انثر فیه ) • مولانا مسعود احمد بر کاتی ( جامعه انثر فیه ) به

ان حضرات میں سے بعض نے وہی جزئیات وعبارات ذکر کیے ہیں جن سے صرف "ضرورتِ شرعیہ" کے، وقت تقلیدِ غیر کاجواز ثابت ہو تاہے، جس سے ایسامحسوس ہو تاہے کہ ان کے نزدیک ضرورت اور حاجت کے در میان کوئی فرق نہیں، بلکہ وہ دونوں ہم معنیٰ ہیں۔اور بعض مقالہ نگار حضرات نے درج ذیل اقوال وعبارات سے بھی استدلال کیاہے: [1] علامہ زرکشی شافعی رکھتے ہیں:

"الثلاثة: أن يقصد بتقليده الرخصة في ماهو محتاج إليه لحاجة لحِقَتْه أو ضرورة أرهقته فيجوز أيضا إلا أن اعتقد رجحان مذهب إمامه، و يقصد تقليد الأعلم فيمتنع و هو صعب، والأولى الجواز."<sup>(1)</sup>

آ فتاویٰ حدیثیہ میں ہے:

"الثالثة أن يقصد بتقليده الرخصة فيها دعت حاجته إليه فيجوز أيضا إلّا أن يعتقد رجحان مذهب إمامه و أنّه يجب تقليد الأعلم."(٢)

تا شرح وقاميد مي ب:

"وقال زفر: يقضى بالنفقة لا بالنكاح، و عمل القضاة اليوم على هذا للحاجة. "(") [7] در مختار مي ب:

ولا بأس بالتقليد (بتقليد الغير) عند الضرورة، لكن بشرط أن يلتزم جميع ما يوجبه ذلك الإمام."

ردالمخارمين ب:

"ظاهره عند عدمها لا يجوز، وهو أحد قولين، والمختار جوازه مطلقاً ولو بعد الوقوع كما قدّمناه في الخطبة ...... لكن الظاهر أنّه أراد بالضرور قمافيه نوع مشقة. تأمل"<sup>(٣)</sup> **چوتھا موقف:-** ان علما ے كرام كامے جوتقليدِ غير كے دائرہ كوضرورت وحاجت ميں محدودر كھتے ہوئے درج

> (۱) البحر المحيط، ج:۲، ص:۳۲۳ ۲) فتاویٰ حدیثیه، ص:۸۳ ۳) شرح وقایه، ج:۲، ص:۱۵۵ ۲) رد المحتار، ج:۲، ص:٤٦، قبیل باب الأذان، دار الکتب العلمیة، بیروت

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 14+

ذیل تفصیل کرتے ہیں:

وفي عدّة رد المحتار: التقليد ( أي تقليد الغير) و إن جاز بشرطه فهو للعامل لنفسه، لا للمفتي لغيره، فلا يفتي بغير الراجح في مذهبه. اه، نعم للمبتلي فيه، ما فيه من ترفيه، وهو أيسر له من تقليد الإمام الشافعي رضي لله تعالى عنه فإنّ النّجاة من التلفيق شاء سحيق، و بالله التوفيق"<sup>(1)</sup>

[1] رساله "أجلى الإعلام أنّ الفتوى مطلقاً على قول الإمام "مي فرمات بي: "فلا يُعدَلَ عنه، لِمَا تقرّر أنّه لا يعدل عن قول الإمام إلّا لضرورة أو ضعف دليله."() [1] شاه ولى الله محدث دہلوى لکھتے ہيں:

"وفي التحفة شرح المنهاج: نقل الغزالي في الإجماع على تخير المقلّد بين قولي إمامه أي على جهة البدل لا الجمع، إذا لم يظهر ترجيح أحدهما. وكأنّه أراد إجماع أئمة مذهبه، كيف و مقتضى مذهبنا – كما قاله الشُبكي – منعُ ذلك في القضاء والإفتاء دون العمل لنفسه."(") [37] علامه ابن عابرين شامي رضيني في بي:

"والحاصل أنّ الإنصاف الذي يقبله الطبعُ السليم أنّ المفتى في زماننا ينقل ما اختاره المشايخ، وهو الذي مشى عليه العلامة ابن الشلبي في فتاواه حيث قال: الأصل أنّ العمل على قول أبي حنيفة-رحمه الله – ، ولذا ترجح المشايخ دليله في الأغلب على دليل من خالفه من أصحابه، ويجيبون عما استدلّ به مخالفه، وهذا أمارة العمل بقوله، و إن لم يصر حوا بالفتوئ

(١) فتاويٰ رضو يه، ج١٠، ص١٣٠، كتاب الطهارة، مطبوعه، رضا اكيدْمي. (٢) فتاويٰ رضو يه، ج١٠، ص١٣٩، رساله: أجلى الاعلام أن الفتويٰ مطلقا علىٰ قول الامام، رضا اكيدْمي. (٣) عِقدُ الجِيد في أحكام الاجتهاد والتقليد، مشموله مجموعة رسائل، مطبوعه تركي، ص٤٩

|   | 21          | ( | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) |
|---|-------------|---|------------------------------------------------|
| ć | فسنطر فتقاد |   |                                                |

عليه، إذ الترجيح كصريح التصحيح، لأن المرجوح طائح، بمقابلته بالراجح، وحينئذٍ فلا يعدل المفتى ولا القاضى أن يحكم بقول غير أبى حنيفة في مسئلة لم يُرَجَّح فيها قولُ غيره، و رجّحوا فيها دليلَ أبي حنيفة على دليله، فإن حكم فيها فحكمه غيرُ ماضٍ ليس له غير الانتقاض. والله تعالى أعلم. وهو الذي مشى عليه الشيخ علاء الدين الحصكفي أيضا في صدر شرحه على التنو ير حيث قال: وأمّا نحن فعلينا اتباعُ ما رجّحوه و صحّحوه كما لو أفتوا في حياتهم. <sup>(()</sup>

ید حضرات کہتے ہیں کہ ہمارے فقہاے کرام اپنے امام کے علادہ کسی اور کے قول پر عمل کرنے اور فتویٰ دینے کے در میان فرق کرتے ہیں، جیسا کہ درج بالافقہی عبار توں سے بھی پتہ چلتا ہے۔ وہ عام حالات میں قولِ صحیح و رائح ہی پر فتویٰ دینے کولازم قرار دیتے ہیں اور جہاں اپنے امام کا قول چھوڑ کرائم کہ ثلاثہ میں سے کسی کے مذہب پر فتویٰ دیتے ہیں وہ ضرورتِ شرعیہ کے پائے جانے کی صورت میں ہی دیتے ہیں۔ یہ موقف درج ذیل علمانے کرام کاہے:

پانچواں موقف:- بیہ کہ تقلیدِ غیر کی اجازت ضرورت وحاجت کے ساتھ خاص نہیں بلکہ اسبابِ ستّہ میں پچھ اور اسباب بھی اس میں شامل ہیں۔ بیہ موقف اپنے اندر بڑا تنوع رکھتا ہے۔ اس لیے ذیل میں بیہ موقف رکھنے والے علماے کرام کے نام ان کے موقف کی صراحت کے ساتھ پیش کیے جاتے ہیں۔ مولانا شمس الہدیٰ مصباحی (جامعہ اشرفیہ)

ضرورتِ شرعیه، تعامل، حاجتِ ناس یا جب حر<sup>ج</sup> وضرر درجهٔ ضرورت میں ہو۔ (ضرورت یادلائل شرعیہ کی بنیاد پر) (ضرورت ومصلحت) (خالص دینی ضرورت یا منافع شرعیہ کی بنیاد پر)

(ضرورت، حاجت اور دیگروجوهِ شرعیه معتبره) (ضرورت، حاجت، دنی مصلحت کا حصول، حرج د ضرر) (ضرورت، حاجت ، مصلحت، حرج و تنگلی) مفتی شهاب الدین احمد نوری (فیض الرسول، براؤل شریف)
 مولاناعالم گیر مصباحی ( دار العلوم اسحاقیه، جود ده بور)
 مولانامجاہد حسین مصباحی ( شعبهٔ تقابلِ ادیان، جامعه اشرفیه)
 مولانامحد شهروز عالم مصباحی ( شعبهٔ تقابلِ ادیان، جامعه اشرفیه)
 مولانامحد شهروز عالم مصباحی ( شعبهٔ تقابلِ ادیان، جامعه اشرفیه)
 مولانامحد صابر مصباحی ( تحصص سال اول، جامعه اشرفیه)
 مولانامحد صفی الله مصباحی ( تحصص سال اول، جامعه اشرفیه)

مفتى ابرار احمد امجدى (اوجھاتنج، بستى)

(١) منحة الخالق حاشية البحر الرائق، ٦/ ٢٩٣

| (121                                  | (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                               |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يني مسلحت                             | ان میں ضرورت و حاجت کی صورت میں تقلیدِ غیر کاجواز توگزشتہ جزئیات ہی ہے ثابت کرتے ہیں اور ہ                     |
|                                       | کو تقلید خِیر کے جواز کاسب بتانے والے حضرات درج ذیل جزئیات واقوال سے اپناموقف ثابت کرتے ہیں:                   |
| عليه فإنه                             | 🗓 "لا يجوز القضاء على الغائب إلا إذا رأى القاضي مصلحة في الحكم له و                                            |
| فی ما مز،                             | ينفذ لأنّه مجتهدٌ فيه/ اه، قلتُ: ظاهره ولو كان القاضي حنفيا، ولو في زماننا، ولا ينا                            |
|                                       | لأنّ تجويز هذا للمصلحةو الضرورة. "(!)                                                                          |
| ض تشبيه                               | الفتى على المذهب إذا أفتى بحكم ليس له أن يقلّد غيره و يفتى بخلافه لأنّه محم                                    |
|                                       | إلا أن قصد مصلحة دينية دعته إلى ذلك . "(٢)                                                                     |
| جائزہ رگی۔                            | <b>حچچٹاموقف:-</b> بیہے کہ مقلر <i>کی کے لیے</i> اسباب ستّہ میں سے کسی ایک کے تحقق کی صورت میں تقلید غیر       |
|                                       | بیہ موقف درج ذیل علمانے کرام کا ہے:                                                                            |
| عارف التد                             | • مولانا محمد سلیمان مصباحی (جامعه عربیه ، سلطان بور) • مولانا محمد اسحاق مصباحی (رام بور) • مولانا محمد       |
|                                       | مصباحی (فیض العلوم، محمد آباد)                                                                                 |
|                                       | مگر مولانامحد اسحاق مصباحی مزید بید بھی لکھتے ہیں:                                                             |
| ت ہے، کوئی                            | '' اُگراس مسئلہ میں ائمۂ ثلاثہ میں سے کسی کا کوئی قول نہ ہو تواگر کسی صحابی کا قول مل جائے پاکتاب د سنہ        |
|                                       | اشارہ مل جائے تواس کی پے روی لازم ہے۔"                                                                         |
| _                                     | اور مولانا محد عارف اللد مصباحی کے موقف میں درج ذیل تفصیل ہے:                                                  |
| باعنه پرغمل                           | "أگراساب ستَّهُ میں سے کم از کم ایک سبب بھی پالیاجائے اور صورتِ حال سے ہو کہ قولِ امام رضی اللّٰہ تعال         |
|                                       | کی صورت نہ بن رہی ہو توبالتر تنیب امام ابو یوسف، امام محمد، امام زفر، امام حسن بن زیاد اور فرقِ مراتب کے سا    |
|                                       | اصحاب امام میں سے کسی کے بھی قولِ موجود پر عمل ممکن ہو تواسی پر عمل کیا جائے۔ ادر اگر ان اصحاب کا کوئی         |
|                                       | متأخرین حنفیہ کا قولِ اتفاق موجود ہونے کی صورت میں اس پر عمل ہوگا، ور نہ ان کے در میان اختلاف ہو تو س          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | اختیار کرنا ہوگا۔ اگر ان کانبھی کوئی قول موجود نہ ہو تواگر قاضی مجتہد ہو تواجتہاد کرے اور علا ہے تبھی مشورہ کر |
| "-2                                   | میرے خیال میں صرف مشاورتِ علماکرے، اگر مشورہ سے کوئی حل نگل جائے فبہا، در نہ تقلیدِ غیر کاراستہ اپنایا ج       |
|                                       | دلائل درج ذیل ہیں:                                                                                             |
|                                       | []] در مختار میں ہے:                                                                                           |
| ل محمد،                               | "يأخذ القاضي كالمفتى بقول أبي حنيفة على الإطلاق ثم بقولِ أبي يوسف، ثم بقو                                      |
|                                       | 5V1.5V+ /5. (1)                                                                                                |

(۱) رد المحتار، ٤/ ۲۷، ۷۷، ۷۷ ۲) فتاوی حدیثیه، ص:۸۳

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم) 🗲 121 ثم بقول زفر والحسن بن زياد، و هو الأصح. منيه، سراجيه. " آتا فتادی رضویه (مترجم ۱/۱۵۷) پرہے: "متى لم توجد في المسئلة عن أبي حنيفة رواية يؤخذ بظاهر قول أبي يوسف، ثم بظاهر قول محمد، ثم بظاهر قول زفر والحسن وغيرهم الأكبر فالأكبر إلى آخر من كان من كبار الأصحاب، ولو لم توجد الرواية عن أبي حنيفة و أصحابه – رحمهم الله تعالىٰ – ووجدت عن المتاخر ين يقضى به، ولو اختلف المتأخرون فيه يختار واحدا من ذلك، ولو لم توجد عن المتأخر ين يجتهد فيه برأيه إذا كان يعرف وجوه الفقه، و يُشاوِرُ أهل الفقه فيه."<sup>(r)</sup> تا امام احمد رضافرمات بين: "عند الضرورة تقليدُ "قيل" في المذهب أحسنُ من تقليد مذهب الغير. "(") تا ایک دوسرے مقام پر فم طراز بی : "فقد أجازوا عند تحقق الضرورة الصحيحة تقليد الغير بشرائط، فهذا أولىٰ بالجواز، إذ ليس – بحمد الله – في المذهب قولٌ خارجٌ عن أقوال الإمام، كما نصّ عليه العلماء الكرام. وذكره أصحابُ إمامنا – رضي الله تعالىٰ عنه و عنهم – بغِلاظ الأيمان و شِداد الأقسام لا سيها وقد ذُيِّل بما هو أكدُ ألفاظِ الإفتاء. "(") ساتوال موقف: - حضرت علامه مفتى محد نظام الدين رضوى صدر شعبة افتاجامعه اشرفيه وناظم مجلس شرع كاب -یہ اپنے اندر کافی تفصیل رکھتاہے ۔ طوالت کے خوف سے میں دلائل سے صَرفِ نظر کرتے ہوئے صرف ان کے موقف کا خلاصه پیش کرر ماہوں۔ دلائل مقالہ میں موجود ہیں: "امام أعظم ابو حنیفہ اور دوسرے ائمۂ مذاہب ﷺ کی تقلید صرف اجتہادی مسائل میں کی جاتی ہے۔ اور ایسے مسائل میں دفع حرج وضرر کے لیے اپنے امام کے مذہب سے عدول کرکے دوسرے امام کے مذہب کو اختیار کرناجائز ہے۔ البتداس کے لیے ترتیب ذیل کی پابندی ضروری ہوگی۔ 🗍 حنفی مذہب کے فقہامے میترین اور مقلدین محض اپنے امام کے قول سے عدول کرکے اصحاب امام کے وہ اقوال اختیار کر سکتے ہیں، جنھیں اصحاب ترجیح نے راج وضحیح قرار دیا ہو، بلکہ اگر ترجیح مختلف نہ ہو توان پر اس کی تقلید داجب ہے۔ اور (۱) فتاوي رضو يه مترجم، ۱۲/ ۱۰۹ (٢) فتاوىٰ عالمگيرى، ٣/ ٣١٢، الباب الثالث في ترتيب الد لائل للعمل بها من كتاب القضاء (۳) فتاوي رضو يه، ۱/ ۳۳٤

(٣) فتاوي رضويه مترجم، ٥/ ٦٩٥، رضا اكيد مي

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) )

اگر ترجیح مختلف ہو تو قولِ اصحاب پرعمل داجب نہ ہوگا، جیسے مثلین میں نمازِ عصر کا جواز۔ [۲] ادر اگر اصحابِ امام کے اقوال، ردایات، یا امام کی ردایات یا دجوہِ ضعیفہ کی ترجیح منصوص نہ ہو اور اسبابِ ستہ میں سے کوئی سبب محقق ہو توبھی امام کے مذہبِ مختار سے عدول کر کے امام داصحابِ امام کی ردایات ادر دجوہِ ضعیفہ کو اختیار کرنا جائز ہوگا۔

[ت] البتہ اصحابِ ترجیح وتخریج اور اصحابِ اجتہاد فی المسائل اسبابِ ستّہ کے سواضعف ِ دلیل کی بنا پر بھی قولِ امام عد دل کر سکتے ہیں کہ بیہ حضرات دلائل کی قوّت وضعف پر گہری نظر رکھتے ہیں۔

آتا اگراس ہے بھی حرج و مشقت کا ازالہ نہ ہو سکے اور حرج درجۂ "ضرورت" میں ہو تواپنے مذہب کے اسحابِ تخریج کے قولِ شاذ کو اختیار کرنے کی اجازت ہوگ – جیسا کہ علامہ شامی رحمۃ اللّٰہ علیہ نے بر بناے ضرورت صاحبِ ہدایہ ک قولِ غریب و شاذ پر عمل کیا۔ <sup>(۱)</sup>

الف] اور اگر کوئی ایسی دشواری سامنے آجائے جس کاحل اپنے مذہب کی روایاتِ ضعیفہ، اقوالِ غریبہ اور تخریجاتِ شاذہ میں بھی نہ ہو، اور مذہب مالکی، شافعی، حنبلی میں اس کاحل ہو، ساتھ ہی حنفی مذہب سے ان کا اختلاف حلال وحرام اور صحت وفساد کا ہوتواب اسے اختیار کرنے کی اجازت ہوگی، بشر طلح کہ وہ دشواری درجۂ ضرورت یا حاجت میں ہو۔ [الف]- مشائخ کرام نے مذاہب اربعہ کا جو نقابلی جائزہ اور محاکمہ پیش کیا ہے، اگر اس سے بید عیاں ہو کہ

مذ ہبِ حنفی کی دلیل قوی ہے اور دوسرے مذہب کی دلیل ضعیف، تواپنے مذہب سے عدول کر کے دوسرامذہب اختیار کرنے کے لیے ضردرتِ شرعیہ کا پایاجاناضر درمی ہے۔

1214

<sup>(</sup>۱) دیکھیے فتاوی رضو یہ، ۱ / ۲۲، ۲۳

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) <u>مسموں میں مسموں میں م</u>راکس (مالک پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

کر سکے کہ اس کے حق میں ضرورت یا حاجت محقق ہو چکی تواپنی ذات کی حد تک وہ رخصت پر عمل کر سکتا ہے، اگر چ اصل عزیمت پر عمل ہے۔ البتہ دوسرے کورخصت پر عمل کرنے کا حکم یا فتو کی نہیں دے سکتا۔ [ب]-اور اگر بیہ ضرورت یا حاجت عمومی ہے، اور محض وقتی وعارضی نہیں، بلکہ ستقل ہے کہ جن لوگوں کے ساتھ اس نوع کی مشکلات پیش آتی ہیں وہ عموماً ضرورت، یا حاجت کے درج میں ہوتی ہیں تواب مفتی اور قاضی کو بیا اجار سے ا

الطاعات، اور فسنح نکاح ہو جدِ فقدانِ زوج وغیرہ کی اجازت دی۔ اور اب اس کے مطابق فتوے اور فیسلے صادر کیے جاتے ہیں۔

ا اور اگر حنفی ند جب سے باقی تیزوں ند اجب کا بید اختلاف حلال و حرام اور صحت و فساد کا ند ہو، بلکہ جائز، خلاف اول اور سخب و مکردہ تیزیجی کا ہو، ساتھ ہی اپنے ند جب سے عدول میں کوئی "منفعت شرعیہ " پائی جائے توجھی عدول جائز ہے، جیسے امام ، حنفی اور مقتدی، شافعی ہوں اور اسے اندیشہ ہو کہ رفع یدین یا آمین بالجہر کے ترک کی صورت میں کوئی د شواری آسکتی ہے تواسے خلاف اولیٰ، رفع یدین و غیرہ کی اجازت ہونی چا ہے۔ اور اگر عدول کا داعیہ صرف " زینت " کی حد کا ہوتو دوسرے مذہب کا وہ "اولیٰ، رفع یدین و غیرہ کی اجازت ہوتی چا ہے۔ اور اگر عدول کا داعیہ صرف " زینت " کی حد کا ہوتو ہو مسرے مذہب کا وہ "اولیٰ، بھی نداختیار کرنا چا ہے، جواب ند جہ میں خلاف اولیٰ ہے ۔ سربا" مرتبه فضول " تودہ فضول ہو، اس کا تخفیف احکام میں کچھ بھی اثر نہیں ۔ واضح ہو کہ اشیال پنی اہمیت کے لحاظ سے شرعاً پارٹی مرتبه فضول " تودہ فضول ہیں۔ ضرورت ، حاجت ، منفعت ، زینت ، فضول ۔ ان میں سے زینت اور فضول ، مذہب غیر کو اپنانے میں کسی بھی در ج

## قولٍ غیر پر عمل وافتاکے شرائط

اب اخیر میں اس عنوان سے متعلق بیر گوشہ رہ جاتا ہے کہ جن صور توں میں ضرورت، یا حاجت یا اسباب ستر میں سر کسی سبب کی بنا پر دوسر ب امام کے مذہب پر عمل یا فتو کی اور فیصلہ کی اجازت ہے تووہ غیر مشر وط طریقے پر ہے، یا اس کے کچھ شرائط ہیں ؟ مقالات کے مطالعہ کے بعد اس سلسلے میں بھی مقالہ نگار حضرات مختلف الرائے نظر آتے ہیں۔ کچھ لوگ وہ ہیں جن کے مقالات میں شرائط کا کوئی ذکر ہی نہیں ملتا۔ اور جن کے مقالات میں شرائط کا ذکر ہے وہ شرائط کی تعداد میں اختلاف رکھتے ہیں۔ اور غور کرنے پر بیہ حقیقت عیاں ہو کر سامنے آجاتی ہے کہ ان شرائط کا ماخذ فواتی الرحوت ، اور مقد منه میزان الشریعة الکبر کی کی وہ عبارتیں ہیں جو سوال نامے میں درج ہیں۔ یوں ہی کچھ مقالات میں خلاصة التی میں خار میں الفتاو کی الحدیثیة للشیخ ابن حجر المکی ، ص: ۱۳۰۰ اور عقد الجید فی احکام الا جتھاد و التقلید،

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) · ·                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ص:۲۴ سے بیر شرائط اخذ کیے گئے ہیں۔                                                                                          |
| تقریباً بھی مقالوں میں بیہ ہے کہ اساب د شرائط پائے جانے کی صورت میں تقلیدِ غیر جائز ہے ، در نہ ناجائز۔ کیکن ایک             |
| مقالیہ نگار مولاناشہروز عالم مصباحی نے لکھا ہے کیہ تقلیدِ غیر تبھی جائز ہوتی ہے، تبھی مختار، اور تبھی واجب بھی ہوتی ہے۔ پھر |
| ان صور توں کی تفصیل شاہ دلی اللہ محدّث دہلو کی کتاب ''عقد الجبید '' (ص:۲۶م) سے پیش کی ہے۔                                   |
| تنقيح طلب امور                                                                                                              |
| مقالات کے جائزہ کے بعد اس موضوع سے متعلق درج ذیل گویشے تنقیح طلب معلوم ہوتے ہیں:                                            |
| 🛈 کیا وجوہِ شرعیہ اور اسباب ستہ میں سے کس سبب کے تحقق کے بغیر ہی تقلیدِ غیر کی اجازت ہے، یا اس کے لیے کہ 🙀                  |
| سببِ شرعی کا پایاجاناضروری ہے؟                                                                                              |
| 🕐 اگر کسی وجبهِ شرعی اور سببِ شرعی کا پایا جانا ضروری ہے تو وہ صرف "ضرورت" ہے، یا ضرورت و حاجت                              |
| دونوں، یاان دونوں کے علاوہ کچھ اسباب ادر بھی ؟ بصورتِ اثبات اُن اسباب کی نشان دہی فرمائیں ؟                                 |
| ( <sup>T)</sup> اوركيا تقليد غير في حق العمل لنفسه اور تقليدِ غير في حق الإفتاءلغيره دونوں ميں ضرور مج                      |
| اور حاجت مؤثر ہیں، یا پہلی صورت میں ضرورت د حاجت دونوں اور دوسری صورت میں صرف ضرورت ؟                                       |
| 🕐 اس کے ساتھ بیربات بھی دضاحت طلب ہے کہ کیاکسی سب شرعی کے پائے جانے کی صورت میں بیداجازت                                    |
| غیر مشر دط ہے، یااس کے کچھ شرائط بھی ہیں ؟ بصورتِ اثبات وہ شرائط کیا ہیں ؟                                                  |
| اخیر میں سے وضاحت بھی مطلوب ہے کہ کیا اجازت کی صورت میں تقلید غیر صرف جائز ہوتی ہے ، یا اس کے تین                           |
| مراتب ہیں، کمبھی صرف جائز، کمبھی اولیٰ، اور کمبھی واجب ؟                                                                    |

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



تقليد غيركب جائز،كب ناجائز؟

**سوال :** بعض مسائل میں امام <sup>عظ</sup>م ابو حنیفہ ﷺ کے مذہب سے عدول کرکے دوسرے مذاہب کے ائمہ کی تقلید کی جاتی ہے ، بیکب جائز ہے ؟

**جواب :** اجتہادی مسائل میں دفع حرج و ضرر کے لیے اپنے امام کے مذہب سے عدول کرکے دوسرے امام کے مذہب کو اختیار کرناجائز ہے۔ البتہ اس کے لیے ترتیب ذیل کی پابندی ضرور ہوگی۔

پہلے اصحاب امام کے وہ اقوال ، یاروایات اختیار کی جائیں جنھیں ائمۂ ترجیح نے اسباب ستہ میں سے کسی سبب کی بنا پر ترجیح دی ہو۔

ک اگراصحاب امام کے اقوال، یاردایات کی ترجیح منصوص نہ ہواور اسباب ستہ میں سے کوئی سبب متحقق ہو تو بھی امام کے مذہب مختق ہو تو بھی امام کے مذہب مختل سے کوئی سبب متحقق ہو تو بھی امام کے مذہب مختار سے عدول کر کے اصحابِ امام کے اقوال و روایات کو حسبِ ترجیح مرجعین اختیار کرنا جائز ہوگا، جیسے اموال ربو یہ کی میں میں وزن کا اعتبار ۔(<sup>()</sup>

ان امور کی تفصیل فتادی رضوبیہ جلد اول، ص: ۳۸۵ پر ہے اور حاشیۃ فتادی رضوبیہ میں اس کا خلاصہ ان الفاظ میں

<u>ې:</u>

"چھ ہاتیں ہیں جن کے سبب قولِ امام بدل جاتا ہے ، لہذا قول ظاہر کے خلاف عمل ہوتا ہے ، وہ چھ ہاتیں سے ہیں: ضرورت ، دفع حرج ، عرف ، تعامل ، دینی ضروری مصلحت کی تحصیل ، کسی فساد موجود یا مظنون بہ ظن غالب کا ازالہ۔ ان سب میں بھی حقیقۂ قولِ امام پر ، یعمل ہے۔ "(۲)

(۱) فتاویٰ رضو یه، ج:۷، ص: ۷۳

(٢) فتاوي رضو يه، ج: ١، ص: ٣٨٥، باب المياه، رساله اجلي الإعلام، رضا اكيدْمي، ممبئي

122

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد ددم) قولِ اصحاب پر عمل جائز ہوگا، جیسے دومثل سابیہ ہونے سے پہلے عصر کا جواز۔<sup>(۱)</sup> اور دیہات میں جمعہ کے تعلق ہے، امام ابو نیوسف کی روایت نادرہ پر عمل۔<sup>(۲)</sup>

ج بجتہدین فتوی واصحاب نظر فی الدلائل، اسباب ستہ کے سواضعف ِ دلیل کی بنا پر بھی قول امام سے عدول کر سکتے ہیں کہ بیہ حضرات دلائل کی قوت دضعف پر گہری نظر رکھتے ہیں۔فتادی رضوبیہ رسالہ: اجلی الاعلام میں ہے:

حامل أخر على العدول عن قول الإمام مختص باصحاب النظر وهو ضعف دليله. **أقول**: أي في نظرهم وذلك لأنهم مأمورون باتباع مايظهر لهم. قال تعالى: "فاعتبروا يأولى الأبصار" ولا تكليف إلا بالوسع، فلا يسعهم إلا العدول ولا يخرجون بذلك عن إتباع الإمام، بل متبعون لمثل قوله العام "إذا صح الحديث فهو مذهبي" .... قال ش: "فإذا نظر أهل المذهب في الدليل وعملوا به صح نسبته إلى المذهب لكونه صادرا بإذن صاحب المذهب إذ لا شك أنه لو علم ضعف دليله رجع عنه واتبع الدليل الأقوى."

الراس سے بھی حرج دمشقت کا ازالہ نہ ہو سکے اور حرج درجہ ضرورت میں ہوتواپنے مذہب کے اصحاب تخریج کے آگراس سے بھی حرج دمشقت کا ازالہ نہ ہو سکے اور حرج درجہ ضرورت میں ہوتواپنے مذہب کے اصحاب تخریج کے قولِ شاذ کو اختیار کرنے کی اجازت ہوگی، بید دوسرے مذہب کی تقلید سے بہتر ہے ۔ فتادی رضوبیہ باب الوضومیں ہے: تقدم أن الدم في مجلس يجمع، و ھي الرواية الدوارة في الكتب أجمع.

لكن قال الإمام الأجل برهان الملة والدين صاحب الهداية رحمه الله تعالى في كتابه "مختارات النوازل" في فصل النجاسة: الدم إذا خرج من القروح قليلا قليلا غير سائل فذاك ليس بمانع و إن كثر. و قيل: لو كان بحالٍ لو تركه لسال يمنع. اه.

ثم أعاد المسألة في نواقض الوضوء، فقال: ولو خرج منه شيء قليل و مسحه بخرقة حتى لو ترك يسيل لا ينقض.

فهذا صريح في ترجيح عدم الجمع مطلقا لكنه متوغل في الغرابة، حتى قال العلامة الشامي: لم أر من سبقه إليه، ولا من تابعه عليه بعد المراجعة الكثيرة فهو قول شاذ. قال: ولكن صاحب الهداية إمام جليل من أعظم مشايخ المذهب من طبقة أصحاب التخريج والتصحيح، فيجوز للمعذور تقليده في هذا القول عند الضرورة،

- (۱) الملفوظ حصه اول، ص: ۳۰ ۳۱، قادري كتاب گهر، بر يلي شريف
  - (۲) فتاوى رضو يه، جلد: ۳، ص: ۷۰۲. سنى دار الاشاعت، مبارك پور
- (٣) فتاوىٰ رضو يه، ص:٣٨٦، ٣٨٧، ج<sup>:</sup> ١، باب المياه، رساله أجلى الإعلام، رضا اكيدْمى، ممبئي.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 149 فإن فيه توسعة عظيمة لأهل الأعذار.

قال: وقد كنت ابتليت مدة بكي الحمصة ولم أجد ما تصح به صلاتي على مذهبنا بلا مشقة إلا على هذا القول فاضطررت إلى تقليده. ثم لما عافاني الله تعالى منه أعدت صلاة تلك المدة و لله الحمد. اه. هذا كلامه في شرح منظومته في رسم المفتي، و قال في الفرائد المخصصة: صاحب الهداية من أجل أصحاب الترجيح فيجوز للمبتلى تقليده؛ لأن فيما ذكرناه مشقة عظيمة. فجزاه الله تعالى خير الجزاء حيث اختار التوسيع و التسهيل الذي بنيت عليه هذه الشريعة الغراء السهلة السمحة. اه. ()

ان عبارات کاخلاصہ حاشیۂ فتادی رضوبہ میں یوں ہے:

"صاحب ہداید نے ایک کتاب میں فرمایا کہ خون جو تھوڑا تھوڑا نظلے کہ کسی دفع کا نگلاہوا بہنے کے قابل نہ ہو، اگر چہ جمع کرنے سے کتنا، کی ہوجائے اصلاً ناقض وضونہیں، اگر چہ ایک ہی مجلس میں نگلے ۔ یہ قول خلاف مشہور و مخالف جمہور ہے، ب ضرورت اس پرعمل جائز نہیں ۔ ہاں! جوایسے زخم یا آبلوں میں مبتلا ہوجس سے اکثر وقت خون یاریم قلیل نگلتار ہے کہ ایک بار کا نگلا ہوا بہنے کے قابل نہیں ہوتا، مگر جلسہ واحدہ کا جمع کیے سے ہوجاتا ہے اور بار بار وضواور کی تطہیر موجب ضیق کثیر ہے جو معذوری کی حد تک نہ پہنچا، اس کے لیے اس پرعمل میں بہت آسانی ہے۔ "(۲)

نیز حاشیهٔ فتاوی رضوبیه میں ہے:

عند الضرورة تقليد "قيل" في المذهب أحسن من تقليد مذهب الغير. اه. (٣)

ادر اگر کوئی ایسی د شواری سامنے آجائے جس کاحل اپنے مذہب کی روایاتِ ضعیفہ ادر تخریجاتِ شافہ میں بھی ٹہ ہو، مگر مذہب مالکی ، شافعی، حنبلی میں اس کاحل ہو ساتھ ہی حنفی مذہب سے ان کا اختلاف حلال و حرام اور صحت و فساد کا ہو تو حسبِ تفصیل ذیل ضرورت یاحاجت کی بنا پر،اسے اختیار کرنے کی اجازت ہوگی۔

الف : مشایخ کرام نے مذاہب اربعہ کا جو تقابلی جائزہ اور محاکمہ پیش کیا ہے، اگراس سے بیر عیاں ہو کہ مذہب حنفی کی دلیل قوی ہے اور دوسرے مذہب کی دلیل ضعیف تواپنے مذہب سے عد دل کرے وہ دوسرامذہب اختیار کرنے کے لیے ضرورت شرعیہ کا پایاجاناضروری ہے۔

ب : اور اگر تقابلی جائزہ و محاکمہ سے یہ عیاں ہو کہ دوسرے امام کا مذہب بھی باقوت ہے تواسے اختیار کرنے کے لیے یک گونہ مشقت کا پایا جانابھی کافی ہے ، جو مزمبۂ حاجت سے کم ترنہیں ہونی چاہیے۔

- (۱) فتاویٰ رضو یه، ص: ۲۲، ۲۳، ج: ۱، باب الوضو، رساله: الطراز المعلم، رضا اکیدُمی، ممبئی
- (٢) فتاوي رضويه، ص: ٦٢، ج: ١، باب الوضو، رساله: الطراز المعلم، رضا اكيد مي، ممبئي
- (٣) حاشية فتاويٰ رضو يه، ص: ٦٣، ج: ١، باب الوضو، رساله: الطراز المعلم، رضا اكيدْمي، ممبئي

(۱) ممتلة الطهر : وه عورت جوحيض آنے كے بعد پاك مواور عرصة دراز تك اس كى پاكى كاسلسله جارى رہے، حيض نه آئ، اسے شوہر نے طلاق دى توتين حيض سے اس كى عدت بورى مونے كاحكم بڑے حرج ومشقت كاباعث ہے، اس ليے فقہانے اسے مذہب امام مالك پر عمل ك اجازت دى اور يہ بربناے ضرورت ہے، ديكھے درِ مختار ور دالمختار، باب العدّة ۔ (مرتب غفرله) (۲) كتاب الصلاة، مبحث او قات الصلاة، قبيل باب الأذان، ص: ٤٦، ج: ٢، دار الكتب العلمية، بير وت

www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 111 فتادیٰ رضوبہ میں ہے: "ضرورتِ صادقہ کے وقت جو کسی مسئلہ میں اٹمۂ ثلاثہ سے کسی امام کی تقلید کی جاتی ہے صرف اس مسئلہ میں اس کے مذ جب کی رعایت امور داجیه میں ضرور ہوگی، دیگر مسائل میں اپنے امام ہی کی تقلید ہوگی۔ "(۱) س حنفی قاضی خود فیصلہ نہ کرے ، بلکہ شافعی قاضی کو اس کاعکم دے کہ وہ فیصلہ کرے۔ فتاوی رضوبیہ میں درِ مختار ولو قضى به حنفى لم ينفذ ، نعم، لو أمر شافعيا فقضى به نفذ. "اه. (٢) یا عدول، ماکلی یا صبلی مذہب کی طرف ہو تو اس مذہب کے قاضی سے کہے کہ وہ فیصلہ کرے۔ اب چوں کہ شافعی قاضى نہيں ملتے، لہذا ضرورت محقق ہو توخفی قاضی براہِ راست فیصلہ کر سکتا ہے، جبیہ اکہ اب یہی علماے اہل سنت کا سوقف ہے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

(۱) فتاوى رضو يه، ج:٥، ص: ٦٩٨، رضا اكيد مى، ممبئى.

(٢) در مختار، ج:٥، ص: ٣٠٦، مطلب في فسخ النكاح بالعجز عن النفقة و بالغيبة، دار الكتب العلمية، بيروت.

چود ہوائے تہی سمینار منعقدہ: ۱۹/ ۲۰/ ۲۱/ صفر ۲۹ ۱۹ اھ COM. مطابق + ۱/۱۱/۲۱/ مارچ ۲ + ۲۰ www.waseemziyai بروزشنبه، یک شنبه، دوشنبه بمقام: امام احمد رضالا ئبريري، جامعه اشرفيه، مبارك يور وضوعات ، مسلم کالج اور اسکول کے نام پر صیل زکاۃ - كريد كارد تحصيل صدقات پريشن كاظم

۱۸۵ جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) بیت المال اور کم کالج واسکول کے نام چرصیل زکاۃ www.waseemziyai.com ا الح-سوال نامه - خلاصة مقالات \*-فيلے

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)



بیت المال اورسلم کالج واسکول کے نام تخصیل زکاۃ

ترتيب: مولانا محد صدر الوركى قادرى، ركن مجلس شرع، جامعه اشرفيه، مبارك بور

لغت مي لفظ "بيت المال" كى تشريح ان الفاظ مين كى كئى ہے۔ هو المكان المعد لحفظ المال خاصا كان أو عاما. اور اصطلاح شرع ميں لفظ "بيت مال المسلمين" مالفظ "بيت مال الله" كااستعال صدر اسلام ميں اس مكان و عمارت پر ہو تا تفاجهاں دولتِ اسلاميہ كے اموالِ عامہ منقولہ مثلاً فئ، خمس، غنائم وغيرہ كو محفوظ كركے بوقت ضرورت ضحيح مصارف ميں انھيں خرج كيا جاتا۔

باسميه سبحانيه وتغالي

پھر بعد کے مسلم دورِ حکومت میں لفظ" بیت المال" کے معنیٰ میں پچھ تبدیلی لائی گئی اور اس کا اطلاق مسلمانوں کے اموالِ عامہ، روپے، پیسے، سامان، آراضی اسلامیہ دغیرہ کی جہتِ ملک پر ہونے لگا۔

**الرعام:** براس مال كوكتج بين جس پرسلمانون كااستحقاق ثابت مو، مكر مالكت يتين نه مور الاحكام السلطاني مين ب: وأما القسم الرابع: فيما اختص بيت المال من دخل و خرج ، فهو أن كل مال استحقه المسلمون ولم يتعين مالكه منهم، فهو من حقوق بيت المال فإذا قبض صار بالقبض مضافا إلى حقوق بيت المال سواء أدخل إلى حرزه أو لم يدخل لأن بيت المال عبارة عن الجهة لا عن المكان. <sup>(1)</sup>

**بیت المال کا آغاز :** مورخین کا اس سلسلے میں اختلاف پایاجا تاہے کہ اسلام میں بیت المال کی بنا*کس نے ڈ*الی، مشہور تاریخ نگارامام ابن اثیراور علامہ ابن خلدون اور امام طبر کی کانقطۂ نظر بیہ ہے کہ بیت المال کی بناسب سے خیطے سید ناعمر

(١) الأحكام السلطانيه، ص:٢٣٣، قاضي ابو الحسن ماوردي

172

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 🕻 í۸۸ فاروق وظري الله الله الفصيل كے ليے ديکھيں۔()

مگراس کے ساتھ بہت سے تذکرہ نگاروں نے بیرتحریر فرمایا کہ سب سے پہلے سیرنا ابو بکر صدیق نُوَثَّنَقَّ نے اپنے دور خلافت میں بیت المال قائم فرمایا۔ چناں چہ علامہ ابن عبد البرکی کتاب «الإستیعاب فی معر فة الأصحاب» اور علامہ ابن حجر عملانی کی «تھذیب التھ ذیب » میں معیقیب بن البی فاطمہ کے حالات میں بیر صراحت ہے: "استعملہ أبو بکر و عمر علی بیت المال."

بلکہ خود علامہ ابن الاثیر نے بیہ وضاحت فرمانی کہ سید ناابو بمرصدیق خِنگانی کے دورِ خلافت میں مقام «سَخ» میں ہیت المال قائم ہوا تھا۔ پھر بعد میں وہ بیت المال مدینہ طیبہ منتقل ہو گیا اور مدینہ طیبہ منتقل ہونے کے بعد سید ناصدیق اکبر خِنگانیک نے اسے اپنے مکان میں قائم فرمادیا تھا۔ اور جب آپ کی وفات ہو کی توسید ناعمر فاروق خِنگانیک نے امت کے امین صحابۂ کرام کواکٹھافر ماکر بیت المال کو کھولا توسوا ہے ایک دینار کے اس میں کچھ نہ ملا۔ علامہ حافظ ابن الاثیر فرمات کو بند

إن أبا بكر رضى الله تعالى عنه كان له بيت مال بالسنح (من ضواحى المدينة) وكان يسكنه إلى أن انتقل إلى المدينة فقيل له ألا تجعل عليه من يحرسه ؟ قال فكان ينفق ما فيه على المسلمين، فلا يبقى فيه شيئ فلما انتقل إلى المدينة جعل بيت المال في داره ولما توفى أبو بكر رضى الله تعالى عنه جمع عمر رضي الله تعالى عنه الأمناء بيت المال فلم يجد وافيه غير دينار سقط من غرارة . فتر حموا عليه . (٢)

ان عبار توں سے بیر مستفاد ہوتا ہے کہ سید ناصد ہتی اکبر رُخلافت ای میں بیت المال کی بنا پڑ چکی تھی۔ البتہ سید نا عمر بن الخطاب رُخلافی مزید اس میں توسیع کی اور دولتِ اسلامیہ کے مزید اور بھی دفاتر کی بنیاد ڈالی۔ سبر حال اتن بات ظاہر وباہر ہے کہ سلطان اسلام یا اس کا نائب ہی بیت المال قائم کر تا ہے۔مذاہب اربعہ کے عام جزئیات سے یہی معلوم ہوتا ہے۔

## بيت المال ك اقسام اوران ك معارف

ہیت المال کی چارسمیں ہیں: **پہلی قشم:** ہیت مال الخمس، اس کامعنیٰ ہے وہ مکان و عمارت جہاں مالِ غنیمت اور معادن ور کاز کا پانچواں حصہ اپنے مصارف میں استعال کے لیے محفوظ کمیا جائے۔

**دوسری قسم:** بیت ال<sub>ز</sub> کاہ ،اس کامعنیٰ وہ گھرہے جہاں سائمہ جانوروں کی زکاۃ اور زمینوں کاعشراور وہ مال محفوظ کیاجائے،جوعاشر سلطانِ اسلام کے حکم سے ان مسلمان تاجروں سے وصول کر تاہوجواس کے پاس سے گزریں۔

(۱) الكامل لابن الأثير، ج:۲، ص:۳۳۱، مطبوعه دار الكتاب العربي، اور مقدمه ابن خلدون، ص:۱٦٠ اور تاريخ الطبري، ج:٤، ص:١٩٤ (٢) الكامل لابن الأثير، ج:٢، ص:٢٩، دار الطباعة المنيرية

| جدید مسائل پر علالی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تنیری شم: بیت مال الفی، بیروہ مکان ہے جہاں زمینوں کاخراج اور جزبیہ اور وہ مال محفوظ کیا جائے، جو بغیر کسی<br>سر میں میں این کی اتب کا                                                                                                                                  |
| جنك کے سلمانوں کے ہاتھ کیے ۔                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>چوتھی قشم:</b> بیت الضوائع ، میردہ جگہ ہے جہاں لقطے اور دہ ترکے محفوظ کیے جائیں جن کاکوئی دارث نہ ہو ، یا ایسا<br>حسب کر بیار                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| وارث ہوبی پررد نہ لیاجائے۔<br>ان میں ہرقشم کے مصارف جداگانہ ہیں قتسم اول (بیت مال الحمس) کے مصارف وہی ہیں جن کی صراحت قرآن<br>حک مذہب کہ بین ہزی                                                                                                                       |
| صلیم میں ہوئی،ار شادِریای ہے:                                                                                                                                                                                                                                          |
| · · وَاعْلَمُوْآ أَنَّهَا غَنِمُتُهُم مِّنْ شَىءٍ فَاَنَّ بِتْهِ خُمْسَهُ وَ لِلرَّسُوْلِ وَ لِنِي الْقُرْبِي وَ الْيَتْلَى وَ الْمَسْكِيْنِ وَ ابْنِ                                                                                                                  |
| السَبِيْلِ ""()                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ادر جان لو که جو کچھ غنیمت لو تواس کا پانچواں حصہ خاص اللہ اور رسول اور قرابت دالوں اور یتیموں اور مختا ہوں اور                                                                                                                                                        |
| مسافروں کا ہے۔ (نزالایمان)                                                                                                                                                                                                                                             |
| صدر الإفاضل حضرت علامه سيد محمد نعيم الدين مراد آبادي بمَلالِضْ فرمات ميں:                                                                                                                                                                                             |
| غنیمت کا پانچواں حصہ پھر پانچ حصوں پڑشیم ہو گاءان میں سے ایک حصہ جو کل مال کا پچپیواں حصہ ہودہ رسول اللّٰہ                                                                                                                                                             |
| المُتَافِظَةُ مح ليے ہے اور ايک حصہ آپ کے اہل قرابت کے ليے اور تين حصے يتيموں اور سکينوں اور مسافروں کے ليے۔؛                                                                                                                                                          |
| ر سولِ کریم شلالی کی جد مصور ادر آپ کے اہل قرابت کے جسے بھی یتیموں ادر سکیوں اور مسافروں کو ملیں گے، ادر بیر                                                                                                                                                           |
| بانچواں حصبہ انھیں تین تیر سیم ہوجائے گا۔ یہی قول ہے امام ابو حنفیہ زندائیلیے کا۔ (۲)                                                                                                                                                                                  |
| پ پر ان سم سال میں پر ساباد جان ہی رہ جب کہ جب ہے رہ کیے رہ کے معاد کر ہے ہوں کیے معاد میں میں میں میں میں ار شاد باری ہے:<br>دوسری شم: (بیت الز کاۃ) کے مصارف بھی قرآن حکیم میں ضوص ہیں۔ ار شاد باری ہے:                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| › إِنَّهَا الصَّرَقَتُ لِلْفُقَرَاءَ وَالْمَسْكِنِينِ وَالْعُبِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُومُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْعُرِمِينَ وَفِي<br>مُنْ رَبُّهُ مَنْ مَنْ مَا يَنْ مُدَيَقًةٍ مَدَيْهِ مَا يَبِيلُهُ مَنْ مَنْ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُومُهُم |
| سَبِيْلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ مُغَرِيْضَةً مِّنَ اللهِ مَا تَدْهِ عَلِيْهُ حَكِيْهُ حَكِيْهُ (")                                                                                                                                                                  |
| ز کاۃ تواضیں لوگوں کے لیے ہے محتاج اور نِرے نادار اور جوائے صیل کرکے لائیں اور جن کے دلوں کواسلام سے ا                                                                                                                                                                 |
| الفت دی جائے ادر گردنیں چھٹرانے میں ادر قرض داروں کو ادر اللہ کی راہ میں ادر مسافر کو۔ یہ تھہرایا ہوا ہے اللہ کا ادر اللہ                                                                                                                                              |
| حکمت والاہے۔ (کنزالا میان)                                                                                                                                                                                                                                             |
| ز کاۃ کے ستحق آٹھونشم کے لوگ قرار دیے گئے ہیں، ان میں سے '' مولفۃ القلوب'' یہ اجماعِ صحابہ ساقط ہو گئے،                                                                                                                                                                |
| کیوں کہ جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے اسلام کوغلبہ دیا تواب اس کی حاجت نہ رہی، بیہ اجماع زمانۂ صدیق ﷺ میں منعقد                                                                                                                                                            |
| (۱) سوره انفال، آیت: ٤١                                                                                                                                                                                                                                                |
| (٢) تفسير خزائن العرفان، ص:٢٩٣، مطبوعه مجلسِ بركات، جامعه اشرفيه                                                                                                                                                                                                       |
| (۳) سورہ تو به، آیت نمبر:۲۰                                                                                                                                                                                                                                            |

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم )

فتسم ث**الت:** (بیت مال الفی ) کے مصارف مصالح مسلمین ہیں ، مثلاً سرحدوں کی حفاظت ، پل کی تعمیر اور دیگر رفاہی کام ۔ علما بے کرام ، قاضیانِ اسلام ، عاملین کی امد ادادر مجاہدینِ اسلام کی دادو دہش اور ان تمام لوگوں کی ذریات کا تعاون ۔

قسم رابع: (بیت الصوائع) کامصرف ہدایہ اور عامہ کتب فقہ کی صراحت کے مطابق مختاح لقیط اور دہ فقر اہیں جن کا کوئی دلی نہ ہو، لہذااسی فنڈ سے انھیں خرچ دیا جائے اور بیار ہوں توعلاج کرایا جائے ، انتقال کر جائیں توکفن دیا جائے ، قابلِ دیت جرم کاار لکاب کریں تواسی سے ان کی دیت بھی اداکی جائے۔ در مختار میں ہے:

> أيوث المال اَرْبَعَة لِكُلِّ مَصَارِفْ بَينتها العالمُونَا فَاَوَّلُهَا الْغَنَائِمُ وَالْكُنُوْزُ رِكَازْ بَعدَهَا المُتُصَدِّقُوْنَا وَقَالِعُهَا حَراجُ مَعْ عُشُوْدٍ وَجَالِيَةٌ يَلِيْهَا العَامِلُوْنَا وَقَالِعُهَا حَراجُ مَعْ عُشُوْدٍ وَجَالِيَةٌ يَلِيْهَا العَامِلُوْنَا وَوَالِعُهَا حَراجُ مَعْ عُشُوْدٍ وَوَالِعُهَا خَدَامُ مَقَاتِلُونَا فَمَصرف الأَوَّلِيْنَ أَتَى بِنَصٍ وَقَالِقُهَا خَدَواهُ مُقَاتِلُونَا وَتَالِعُها خَدَواهُ مُقَاتِلُونَا وَتَالِعُها خَدَواهُ مُقَاتِلُونَا وَرَابِعُها فَمَصرف الأَوَلِيْنَ أَتَى بِنَصٍ وَتَالِعُها خَدَواهُ مُقَاتِلُونَا وَتَالِعُها خَدَواهُ مُقَاتِلُونَا وَرَابِعُها الْمُسْلِمُوْنَا مَرَاحِتَرِوالْحَارِينِ عَالَيْ فَاللَّهُ الْحَدَاتِ مُعْتَاتِلُونَا وَرَابِعُها الْمُسْلِمُوْنَا

مَطْلَبٌ: فِي بَيّانِ بُيُوتِ الْمَالِ وَمَصَارِفِهَا

قوله: (بيوت المال اربعة) سياتي في أخر فصل الجزية عن "الزَّيلعي" أن على الإمام أن يجعل لكل نوع بيتًا يخصه، وله أن يستقرض من أحدها ليصرفه للأخر ويعطى بقدر الحاجة والفقه والفضل، فإن قصر كان الله تعالى عليه حسيبا. اله. وقال الشُّر نبلالي في رسالته: ذكروا أنه يجب عليه أن يجعل لكل نوع بيتًا يخصه، ولا يخلط بعضه ببعض وأنه اذا احتاج إلى مصرف خزانة وليس فيها مايفي به يستقرض من خزانة غيرها، ثم اذا حصل للتي استقرض لها مال يرد إلى المستقرض منها، إلا أن يكون المصرف من الصدقات أو خمس الغنائم على أهل الخراج وهم فقراء فإنه لايرد شيئًا لاستحقاقهم للصدقات بالفقر، وكذا في غيره اذا صدره إلى المستحق. اله. قوله: (لكل مصارف) أي لكل بيت محلات يصرف إليها، قوله: (فأولها الغنائم الخ

(1)\_191

|  | 191 |  |  | بلددوم | نیلے(م | ں اور ف | رعلماکی رائی | سائل پ | جديد | ) |
|--|-----|--|--|--------|--------|---------|--------------|--------|------|---|
|--|-----|--|--|--------|--------|---------|--------------|--------|------|---|

أي الاربعة بيت اموال الغنائم فهو على حذف مضامين، وكذا يقال فيما بعده ط، و يسمى هذا بيت مال الخمس: أي الغنائم والمعادن والركاز كما في "التاتر خانية" فقوله: "اركاز" وفي نسخة "ركاز" منونا من عطف العام يحذف حرف العطف. قوله: (بعدها المتصدقونا) مبتدأ وخبر، والأولى "وبعده" بالتذكير: أي بعد الأول، إلا أن يقال: إن اولها اكتسب التأنيث من المضاف إليه أو أعاد الضمير على الغنائم وما عطف عليها لأنها نفس الأول، أي وثانيها بيت أموال المتصدقين: أي زكاة السَّوائم وعشور الأراضي وما اخذه العاشر من تجار المسلمين المارين عليه كما في "البدائع" قوله: (وثالثها الخ) قال في "البدائع": الثالث: خراج العرضي وجزية الرؤوس وما صولح عليه بنو نجر ان من الحلل وبنو تغلب من الصدقة المضاعفة وما اخذ العشار من تجار اهل الذمة المستأمنين من أهل الحرب. اه. زاد الشر نبلالي في رسالته عن "الزيلعي": وهدية اهل الحرب، وما اخذمنهم بغير قتال وما صولحوا عليه لترك القتال قبل نزول العسكر بساحتهم، فقوله: "مع عشور" المراد به ما يأخذه العاشر من اهل الذمة والمستأمنين فقط بقرينة ذكره مع الخراج لأنه في حكمته أو هو خراج حقيقة كما قدمناه في بابه بخلاف مايأخذه منافإنه زكاة حقيقة ادخله في قوله: "المتصندقون" كما مر فافهم، وقوله: (وجالية) هم أهل الذمة لأن عمر رضي الله تعالى عنه أجلاهم من ارض العرب كما في "القاموس": أي اخرجهم منها ثم صار يستعمل حقيقة عرفية في الجزية التي يليها العاملون: أي يلي أمرها عمال الإمام، وكأن الناظم أدخل فيها مايؤخذ من بني نجران و بني تغلب وما أخذ من أهل الحرب من هدية أو صلح لأنها في معنى جزية رؤسهم. قوله: (الضوائع) جمع ضائعة أي اللقطات، وقوله: "مِثل مالا الخ" أي مثل تركة لا وارث لها أصلًا، أولها وارث لايرد عليه كأحد الزوجين والأظهر جعله معطوفا على "الضوائع" بإسقاط العاطف، لؤن من هذا النوع ما نقله الشَّر نبلالي دية مقتول لا ولى له، لكن الدية من جملة تركة المقتول ولذا تقضى منها ديونه كما صرّحوا به، تأمل.

قوله: (فمصرف الأولين الخ) ينقل حركة الهمزة إلى اللام لضرورة الوزن: أى بيت الخمس و بيت الصدقات والنص في الاول قوله تعالىٰ: (أوعُلَهُوُا أَمَّمَا غَنِهُتُمُ) (الانفال. ٤١) الأية. وسياتي بيانه في الجهاد إن شاء الله تعالىٰ وفي الثاني قوله تعالىٰ (إَمَّمَا الضَّدَقْتُ لِلُفُقَرَاءُ) (التوبة: ٦٠) الأية وياتي بيانه قريبا. قوله: (وثالثها خواه مقاتلونا) الذي في "الهُداية" وعامة

| (191 | پر علماکی رائیں اور قیصلے ( جلد دوم) | (جديد مسائل |
|------|--------------------------------------|-------------|

الكتب المعتبرة أنه يصرف في مصالحنا كسد الثغور وبناء القناطر والجسور وكفاية العلماء والقضاة والمال ورزق المقاتلة وذاريهم. اه: أى ذرارى الجميع كما سياتى في الجهاد إن شاء الله تعالىٰ: قوله: ورابعها فمصر فه جهات الخ) موافق لما نقله ابن الضياء في "شرح الغزنوية" عن البردوى من أنه يصرف إلى المرضى والزمنى واللقيط و عمارة القناطر والرباطات الثغود والمساجد وما اشبه ذلك اه ولكنه مخالف لما في "الهداية" و "الزيلعي" أفاده الشرنبلالى: أى فإن الذى في "الهداية" وعامة الكتب ان الذى يصرف في مصالح المسلمين هو الثالث كما مر، واما الرابع فمصر فه المشهور هو اللقيط الفقراء الذين لا أولياء لهم فيعطى منه نفقتهم وادو يتهم وكفتهم و عقل جنايتهم كما في "الريلعي" وغيره.

وحاصله أن مصرفه العاجزون الفقراء فلو ذكر الناظم الرابع مكان الثالث حواه عاجزونا، ورابعها فمصرفه الخ لوافق ما في عامة الكتب. قوله: (تساوى) فعل ماضى والنفع منصوب على التميز كطبت النفس: أى تساوى المسلمون فيبها من جهة النفع. اله والله تعالى اعلم. <sup>(1)</sup>

مگراس کے ساتھ علما بے کرام نے آج سے کئی صدی پیش تراپنے زمانے کے حالات اور سلاطین و حکام کے جور وظلم اور بے اعتدالیوں کودیکھ کریہ فتویٰ صادر فرمادیا کہ بیت المال فاسد ہوچکا ہے۔ اس کا کوئی نظم نہیں رہا، یہی وجہ ہے کہ پہلے حکم یہ تھا کہ عصبہ کی غیر موجودگی میں ترکہ کا مال ذوی الفروض کے در میان تقسیم ہونے کے بعد اگر فاضل نیچ جائے تواسے بیت المال کودیا جائے اور ذوی الفروض پررد نہ کیا جائے، مگر بیت المال کے فساد کی بنیاد پر فقہا ہے احناف نے ذوی الفروض پر رد کرنے کا حکم صادر فرمایا۔ تنویر الابصار و درِ مختار میں ج

"(فإن فضل عنها) أي عن الفروض (و) الضال أنه (عصبة) ثمة (يرد) الفاضل (عليهم بقدر سها مهم) إجماعًا لفساد بيت المال (إلا على الزوجين) فلا يرد عليهما. وقال عثمان رضي الله عنه يرد عليهما أيضا. قاله المصنف وغيره.

قلت: وجزم في الاختيار بأن هذا وهم من الراوي، فراجعه، قلت: وفي الأشباه أنه يرد عليهما في زماننا لفساد بيت المال، وقدمناه في الولاء. (٢) الالح تحتردالتجاريين ب

(۱) رد المحتار، ج:۳، ص: ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۸۳، کتاب الزکاة، مطلب في بيان بيوت المال و مصارفها، مکتبه دار الکتب العلمية، بيروت.

(۲) تنوير الابصار و در مختار، ج: ۱۰، ص: ٥٣٩، باب العول من كتاب الفرائض، دار الكتب العلمية، بيروت

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 🗲 191\*\*

قوله: (عليهم) أي على ذوى الفروض، والأوضح التصريح به ط . قوله: (لفساد بيت المال) علة لقوله "إجماعًا" ولا يظهر، لأن المشهور من مذهب مالك أنه لبيت المال و إن لم يكن منتظمًا، وهو مذهب الشافعي، وروى عن مالك كقولنا، وبه أفتى متأخر والشافعية إذا لم ينتظم أمر بيت المال، أفاد في غرر الأفكار، قوله: (وغيره) كشراح السراجية والكنز.وقال في روح الشروخ وحجة عثمان رضي الله تعالىٰ عنه أن الفر يضة لو عالت لدخل النقص على الكل فإذا فضل شيئ يجب أن تكون الزيادة للكل، لأن الغنم بالغرم، والجواب أن ميراث الزوجين على خلاف القياس لأن وصلتهما بالنكاح وقد انقطعت بالموت، وما ثبت على خلاف القياس نصًا يقتصر على مورد النص، ولا نص في الزيادة على فرضهما ولما كان إدخال النقص في نصيبهما ميلًا للقياس النافي لإرثهما قيل به، ولم يقل بالردلعدم الدليل، فظهر الفرق وحصحص الحق اه ملخصًا. قوله: (وفي الأشباه الخ) قال في القنية: و يفتي بالرد على الزوجين في زماننا لفساد بيت المال، وفي الزيلعي عن النهاية: ما فضل عن فرض أحد الزوجين يرد عليه، وكذا البنت ولإبن من الرضاع يصرف إليهما وقال في المستصفى: والفتوىٰ اليوم بالرد على الزوجين وهو قول المتأخر ين من علمائنا وقال الحدادي: الفتوىٰ اليوم بالرد على الزوجين و قال المحقق أحمد بن يحيى بن سعد التفتازاني أفتى كثير من المشائخ بالرد عليهما إذا لم يكن من أقارب سواهما لفساد الإمام وظلم الحكام في هذه الأيام، بل يفتي بتوريث بنات المعتق وذوى أرحامه، وكذا قال الهروي: أفتى كثير من المشائح بثور يث بنات المعتق وذوى أرحامه اله أبو السعود عن شرح السر اجية للكازروني.

قلت وفي معراج الدراية شرح الهداية: وقيل إن لم يترك إلا بنت المعتق يدفع المال للبها لا إرثابل لأنها أقرب، وكذا الفاضل عن فرض أحد الزوجين يدفع إليه بالرد وكذا يغفع إلى البنت والإبن من الرضاع. وبه يفتى لعدم بيت المال.

وفى المستصفى: والفتوى اليوم بالرد على الزوجين عند المستحق لعدم بيت المال، إذ الظلمة لايصرفونه إلى مصرفه، وهذا كما نقل عن بعض أصحاب الشافعى أنهم يفتون بتوريث ذوى الارحام لهذا المعنى. اله وقال الشارح فى الدر المنتقى من كتاب الولاء: قلت: ولكن بلغنى أنهم لايفتون بذلك فتنبّه. اله.

أقول: ولم أسمع أيضا في زماننا من أفتى بشيٍّ من ذلك ولعله لمخالفته للمتون، فليتأمل،

لكن لايخفى أن المتون موضوعة لنقل ما هو المذهب، وهذه المسألة أفتى بها المتاخرون على خلاف المذهب للعلة المذكورة كما أفتوا بنظير ذلك في مسألة الإستئجار على تعليم القرأن مخالفين لأصل المذهب لخشية ضياع القرأن، ولذالك نظائر أيضاً، و حيث ذكر الشراح الإفتاء في مسألتنا فليعمل به، ولا سيما في مثل زماننا فإنه إنما يأخذه من يسمى وكيل بيت المال، و يصرفه على نفسه وخدمه ولا يصل منه إلى بيت المال شيئ.

والحاصل: أن كلام المتون إنما هو عند انتظام بيت المال، وكلام الشروح عند عدم انتظاميه فلا معارضة بينهما اقول: ليس هذا القول من باب التخيير بل من باب قوله تعالى: «فَمَنُ شَاءَ فَلُيُوْمِنُ وَمَنْ شَاءَ فَلُيَكُفُرُ. فمن أمكنه الافتاء بذلك في زماننا فليفت به ولا حول ولا قوة إلا بالله. ()

کتب تاریخ دفقہ کے حوالے سے بیت المال کی اس تفصیل کے بعد درج ذیل امور کی وضاحت فرمائیں:

## سوالات

 کیااس زمانے میں جب کہ حالات سیلے کے لحاظ سے مزید ابتر ہو چکے ہیں، بیت المال قائم کرنے کی اجازت دی جاسکتی ہے؟ یااس پر مکمل پابندی عائد کی جائے؟
 پر تقدیر اول اس کے شرائط اور موارد (ذرائع آمد نی) و مصارف کیا ہوں گے؟
 کیا بیت المال کے نام پر تحصیل صد قات وز کا ق ہو سکتی ہے؟
 اس کے ساتھ سے بھی بیان فرمائیں کہ کیا سلم کا لج واسکول کے نام پر زکادہ کی جاسکتی ہے؟

ፚፚፚፚ

(۱) رد المحتار، ج: ۱۰، ص: ۳۹، ٥٤٠، كتاب الفرائض، باب العول، دار الكتب العلمية، بيروت

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

خلاصة مقالات بعنوان بیت المال وسلم کانے واسکول کے نام تحصیل زکاۃ

تلخيص نكار: مولانا محد عرفان عالم مصباحي، استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور

مجلس شرعی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور کے چود ہویں فقہی سیمینار کا ایک موضوع ہے " بیت المال وسلم کا لج واسکول کے نام پر تحصیل زکاۃ "۔ اس موضوع پر سینتیں<sup>(۲2)</sup> مقالات موصول ہوئے۔ ان کے صفحات کی مجموعی تعداد ایک سو تیں<sup>(۳۳)</sup> ہے۔ مذکورہ موضوع کے تحت چار سوالات میں سے **پہلا سوال ب**ید تھا: " کیا اس زمانے میں جب کہ حالات پہلے کے لحاظ سے **مزید** ابتر ہو چکے ہیں، بیت المال قائم کرنے کی اجازت دی جاسکتی ہے ؟ یا اس پر مکمل پابندی عائد کی جائے ؟

## جوابات سوال(ا)

اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام تین خانوں میں بے ہوئے ہیں: پیپلاموقف: موجودہ زمانے میں (جب کہ حرصِ مال طمع دنیا، ظلم ، غصب ، سرقہ ، فریب ، خیانت ، رشوت اور بدع ہدی عام ہوتی جاربی ہے اور دلوں سے خوف خدا، خوف آخرت المحقا جارہا ہے ) بیت المال قائم کرنے کی اجازت نہیں دی جا کتی۔ لیجن عصر حاضر میں بیت المال کی نداجازت ہے ، نہ ضرورت ند حاجت ۔ یہ موقف درج ذیل ایس <sup>(۱۲)</sup> علالے کرام کا ہے: (۱) مولانا قاضی فضل احمد مصباحی ، بنارس (۲) مولانا شمشاد احمد مصباحی ، طور میں ) مولانا آل مصطفی مصباحی ، طحوس ، متو (۲) مولانا خد رفیق عالم رضوی مصباحی ، بزای شریف (۵) مولانا عبد السلام رضوی مصباحی ، تلسی پور (۲) را قم سطور محمد عرفان عام مصباحی ، اشرفیہ (۷) مولانا شمشاد احمد مصباحی ، خراری باغ (۸) مفتی محمد حبیب اللہ مصباحی ، بلرام پور (۹) مولانا شیر احمد مصباحی ، اشرفیہ (۷) مولانا محمد احمد مصباحی ، بزاری باغ (۸) مفتی محمد حبیب اللہ مصباحی ، بلرام محمد آباد ، متو (۱۳) مفتی شمس الدین احمد رضوی ، بہرائی شریف (۵) مولانا عبد السلام رضوی مصباحی ، تلسی پور (۲) را قم محمد آباد ، متو (۱۳) مفتی شمس الدین احمد رضوی ، بہرائی شریف (۱۳) مولانا حبد السلام رضوی مصباحی ، تلرام مولانا قاضی شمال احمد رضوی ، برمولانا محمد اخر مصباحی ، بزاری باغ (۸) مفتی محمد حبیب اللہ مصباحی ، بلرام مولانا قاضی شہیر احمد مصباحی ، برگذبی (۱۰) مولانا محمد وعلی مصباحی ، اشرفیہ (۱۱) مولانا محمد میں ، بلرام محمد آباد ، متو (۱۳) مفتی شمس الدین احمد رضوی ، بہرائی شریف (۱۳) مولانا رضاء الحق اللہ فیضی مصباحی ، مکام ہوئی (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد ددم)

مولانا محمد رضوان قادری مصباحی، اشرفیہ (۱۸) مولانا نصر اللہ رضوی مصباحی، محمد آباد (۱۹) مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی، اشرفیہ (۲۰) مفتی محمد سیم مصباحی، اشرفیہ (۲۱) مفتی محمد ایوب نعیمی، مراد آباد۔ اس موقف پر درج ذیل عبار توں سے استدلال کیا گیا ہے: ماہ مدمد م

\* شامی میں ہے:

قال في البزازية: قال الإمام الحلواني: إذا كان عنده وديعة فمات المودع بلا وارث له ان يصرف الوديعة الى نفسه في زمننا هذا، لانه لو اعطاها لبيت المال لضاع لانهم لايصر فون الى مصارفه فاذا كان من اهله صرفه الى نفسه والاصرفه الى المصرف. <sup>(1)</sup> \* الجرالرائن عن ج:

> الافضل لصاحب المال الظاهر ان يودي الزكاة الى الفقراء بنفسه. <sup>(٢)</sup> \* شاري مي ب:

ليس للظالم ولاية اخذ الزكاة من الاموال الباطنة، اقول يعنى واذا لم يكن له ولاية اخذها لم يصح الدفع اليه. <sup>(٣)</sup>

\* اعلیٰ حضرت بظایف فرماتے ہیں:

"زمانة متاخرين ميں جب كه بيت المال فاسد موااور فاسد متل معدوم ب تواب بيت المال آخر المراتب نه رہااور صورت يه پيدا مونى كه ذوى الار حام نه موں تو مولى الموالاة كو، وہ نه موتو مقرله بالنسب كو، وہ نه موتو موصى له بالزائه كو، وہ نه مو تو بيت المال كو، اور وہ بھى نه ہو جيسے زمانة متاخرين ميں تواب كس كو؟ اس كے ليے ائمة متاخرين نے نوال مرتبه ردعلى الزوجين نكالا، اور زوجين بھى نه ہوں تو بنات معتق كو، وہ بھى نہ ہوں تو معتق كے ذوى الارحام كو، وہ بعن تو ميں كو اولا درضاعى كو۔ " <sup>(۱)</sup>

🗱 فتادی رضوبیہ میں مختلف کتب معتمدہ کے حوالے سے ہے:

جو شخص مرجائے اور کوئی دارث نہ چھوڑے نہ کسی کے نام وصیت کی ہو تواس کے مال کا شخق ہیت المال ہے۔ اور

- (۱) رد المحتار، ج: ۱۰، ص: ٤٥٦، كتاب الخنثي، دار الكتب العلمية، بيروت.
   (۱) من المحتار، ج: ۵۰، ص: ٤٥٦، كتاب الخنثي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- (٢) البحر الرائق، ج:٢، ص:٣٩٠، كتاب الزكاة، فصل في الغنم، دار الكتب العلمية، بيروت.
- (٣) رد المحتار، ج:٣، ص:٢١٦، كتاب الزكات، باب الزكاة الغنم، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - (۳) فتاوی رضو یه، ج: ۱۰، ص: ۲٤۳، رضا اکیدمی، ممبئی

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) بیت المال کے ایسے مال کے مستحق مذہب جمہور پر فقراو مساکین عاجزین ہیں کہ ان کے کھانے پینے، دوا دارو دکفن دفن میں صرف کیاجائے .... پس ایسی صورت میں وہ مال فقرا کو دے د<sup>(۱)</sup> \* ای میں ہے:

في حاشية المولى عجم زاده عن الخانية ذكر الامام عبد الواحد الشهيد في فرائضه ان الفاضل عن سهام الزوج والزوجة لا يوضع في بيت المال بل يدفع اليهما لانهما اقرب الناس الى الميت من جهة السبب فكان الدفع اليهما اولى من غيرهما انتهى. وقوله لا يوضع في بيت المال كقول الذخيرة السابق يدل على ان الدفع اليهما متعين لا ان الدفع مخير بين الدفع اليهما و الى بيت المال كما توهمه أخر العبارة. <sup>(1)</sup>

🛠 فتادیٰ امجد سی میں ہے:

ایسامال حق بیت المال ہے مگر چوں کہ ہندوستان میں بیت المال نہیں، لہذا مسلمان بطور خود اس مال کو مصارف بیت المال میں صرف کریں یعنی ایسے فقرا پر صرف کریں جن کا کوئی ولی نہ ہو کہ ان کا نفقہ ان کے ذمے واجب ہو، ان فقرا کے کھانے پینے میں اور بیار ہوں توان کی دواؤں میں، مرجائیں توجیمیز وتلفین میں صرف کیا جائے۔(۳۵۸/۳) \*\* حضرت صدر الشریعہ بقا<u>ال</u>ضیٰ فرماتے ہیں:

اصل مذہب وروایت متون یہی ہے کہ زوجین پرردنہ کی جائے، مگر متاخرین یہ فرماتے ہیں کہ بیر حکم اس لیے تھا کہ بیت المال صحیح حالت پر زمانۂ سابق میں موجود تھا۔ بعد فرض احد الزوجین مال بیت المال کا ہوتا اور وہاں صحیح مصرف میں صرف ہوتا۔ اور اس زمانہ میں بیت المال کی حالت خراب ہو چکی ہے لہٰذار دکیا جائے۔ بیر وہاں کاحکم تھا کہ بیت المال تھا، اگرچہ خراب حالت میں تھا۔ یہاں ہندوستان میں اس کا وجود نہیں لہٰذاناچار ردکرناہی ہے۔ (<sup>(1)</sup>

ان الحکم اذا ثبت بعلة فہا بقی شیئ من العلة يبقی الحکم ببقائه. (١٤/ ١٠٧) اور جن علتوں کی وجہ سے فقہاے متاخرین نے بیت المال کوفاسد قرار دیاوہ آج بدر جۂ اتم موجود ہیں۔للہٰ ابقاے

- علت کی وجہ سے فساد بیت المال کاظم باقی رہے گا۔ ﷺ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی لکھتے ہیں: میرے علم و دانست میں کئی ایسے بیت المال ہیں جن کا خزانہ خود ذمہ داروں کے خرد برد سے محفوظ نہیں ہے۔ آئے
  - فتاوي رضويه، ج: ١٠، ص: ١، اول كتاب المداينات، رضا اكيد مي، ممبئي.
    - (۲) فتاوى رضويه، ج: ۱۰، ص: ۲۰۱، كتاب الوصايا، رضا اكيدمى، ممبئى.
      - (٣) فتاوئ ابجديه، ٣/ ٣٨٦، دائرة المعارف الأبجدية.

|                                                      | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                          |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
|                                                      | دن مالى بدعنوانى اور خيانت كى باتيں سامنے آتى رہتى ہيں۔                  |
|                                                      | 💥 مولانا محمد رفیق عالم رضوی مصباحی لکھتے ہیں:                           |
| کے قیام کی اجازت دیز چندہ خوروں کے لیے               | آج کل تن پرتی کے لیے لوگ زکاۃ وغیرہ کی تحصیل کرتے ہیں۔اس                 |
|                                                      | ایک نیاطریقہ فراہم کرناہے۔                                               |
|                                                      | 💥 مولاناعبدالسلام رضوی مصباحی رقم طراز ہیں:                              |
| نہ دی جائے۔                                          | بے اعتدالی اپنے شباب پر ہے ، اس لیے بیت المال کے قیام کی اجازت           |
|                                                      | 🧩 راقم محمه عرفان عالم مصباحی نے لکھاہے:                                 |
| ) کئی خامیاں ہیں ، مثلاً بیت المال کی رقم ہینک       | اگر بیت المال کے لیے صحیح افراد دستیاب ہوبھی جائیں جب بھی اس میں         |
| رآمدنی چھپانے کامجرم قرار دے گی۔ ادر ج <sup>مع</sup> | میں جمع نہ کرنے کی صورت میں حکومت اس مال کو غیر قانونی اور کالا دھن بتاک |
| ب که میه دونوں صورتیں ناجائز ہیں۔ «پناں چہ           | کرنے کی صورت میں اس سے حکومت نفع اٹھائے گی، شجارت کرے گی جب              |
|                                                      | بدائع الصنائع ميں ہے:                                                    |
|                                                      |                                                                          |

ومنها: ان يكون مسلما فلا يجوز صرف الزكاة الى الكافر بلا خلاف .... واما ما سوى الزكاة من صدقة الفطر والكفارات والنذور فلا شك ان في صرفها الى فقراء المسلمين افضل لان الصرف اليهم يقع اعانة لهم على الطاعة، ..... وانما لا يجوز صرفها الى الحربي لان في ذلك اعانة لهم على قتالنا و هذا لا يجوز .<sup>(1)</sup>

اور تجارت کے بارے میں اعلیٰ حضرت فرماتے ہیں: ان لوگوں پر فرض ہے کہ وہ روپیتی تقین زکاۃ پڑشیم کر دیں اس سے تجارت کرناان کو حرام ہے، جب تک اذن جملہ مالکان نہ ہواور مالکوں کو بھی جائز نہیں کہ اگران پر زکاۃ کا پور اسال ہو چکا ہو توزکاۃ روکیں اور تجارت کے منافع حاصل ہونے پر ملتوی کریں۔ سال تمام پر زکاۃ فور آفور آاداکر ناواجب ہے۔<sup>(۲)</sup> اس تھم میں بیت المال کا مدر سوں پر قیاس درست نہ ہو گا کہ وہ دینی ضرورت ہیں نہ کہ بیت المال۔ چڑ مولانا قاضی شہید عالم رضوی فرماتے ہیں:

ان بلاد میں ......جس کو بیت المال کا وکیل مقرر کیا جائے گا وہ بیت المال کے تقاضے کو پورانہ کرے گا اور غیر شرعی تصرف کرے گا۔ اس لیے بیت المال قائم کرنا در ست نہیں ۔ اللہ مولانا محمد صادق مصباحی لکھتے ہیں:

(۱) بدائع الصنائع، ج:۲، ص:۷۳، کتاب الزکاة، مرکز اهل سنت برکات رضا، پور بندر، گجرات.
 (۲) فتاویٰ رضو یه، ج:٤، ص:۲۷۶، مکتبه رضا اکیدمی، ممبئی

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) اگر بیت المال کے قیام کی اجازت دے دی جائے توجب تک اس کا کُنٹر ول معتمد لوگوں کے سپر د ہو گانظم ٹھیک رہے گا۔ گلران کے بعد بیت المال کی تولیت کے سلسلہ میں ایک ہنگامہ برپا ہوجائے گااور لوگ بیت المال کوشکم پر دری کا ذریعہ سمجھ بیٹھیں گے۔ \* مولاناساجد على مصباحى فرمات بين: اگراموال باطنہ کی زکاۃ وصول کرکے بیت المال میں جمع کی جائے تواس میں ایک خرابی ہیہ ہے کہ حکومت کی نظر میں وہ سرکاری خزانے کے مقابل ایک خزانہ ہوگا،جس کوبنیاد بناکر حکومت ارباب نژوت مسلمانوں کے گھروں پر چھاپہ مارے گی اور ان سے دافر مقدار میں نئیس وصول کرے گی اور دوسری خرابی ہیہ ہے کہ جن خطرات کے پیش نظر سید ناعثان غنی رضی الله تعالىٰ عنه نے ارباب نژوت کواموال باطنہ کی زکاۃ کی ادائیگی تفویض فرمائی تھی وہ خطرات دورِ حاضر میں وقوع پذیر ہیں تو پھر کیوں کراس کی اجازت دی جاسکتی ہے۔ فتح القدير، ج:٢، ص: ١٢١ پر ب: فلما وُلِيَّ عثمان و ظهر تغير الناس كره ان تفتش السعاة على الناس مستور اموالهم ففوض الدفع الى الملاك نيابة عنه، ولم تختلف الصحابة عليه في ذلك. التدر ضوى مصباحي لكھتے ہيں: سلاطین چاہے جیسے بھی رہے ہوں ان کا دورختم ہوا۔ اور اب جمہوری حکومتوں کو شرع کا پاس ولحاظ کہاں رہ جاتا ہے ، بالخصوص ہندوستان میں جہاں کہ جمہوری نظام کے باوجود مسلمانوں کوآئے دن نت نے اضطراب و پریشانی کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ایسے حالات میں بیت المال کاقیام کیے ہو۔ \* مفتی محدالوب تعیمی صاحب فرماتے ہیں: جب سیکڑوں سال قبل ہمارے فقہانے اس کوفاسد قرار دیا توموجودہ وقت میں جب کہ حالات پہلے سے بدر جہابد تر ہو گئے اس کے قائم کرنے کی ہر گزاجازت نہیں۔ \* مولانا محمد عارف الله مصباحی نے اپنے مقالے میں بیت المال کی جاروں قسموں کے اجزاے ترکیبیہ کا تحقیق جائزہ پیش کیاہے، جس سے یہی مستفاد ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک بھی بیت المال کے قیام کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ المعتى شمس الدين احمد رضوى نے ان الفاظ ميں اپنی راہے دی ہے: فقہائے کرام کی تصریحات سے بیہ امر مخفی نہیں کہ دورِ حاضر میں بیت المال کے قیام کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ موجودہ زمانہ کی بہ نسبت فقہاے متاخرین کے دور کو خیر القرون سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ جب اس وقت وقوع فتنہ و فساد ک وجہ سے بیت المال کوفاسد قرار دے دیا گیاتواب بھی یہی حکم ہوگا۔ \* حضرت مفتى محمد نظام الدين رضوى صاحب فرمات بين:

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

مخضربیر که عصر حاضر میں بیت المال کی نہ اجازت ہے، نہ ضرورت، نہ حاجت۔

اجازت اس لیے نہیں کہ ان اموال کی حفاظت ونگرانی اور سیح مصارف میں ان کے استعال کے لیے ضروری ہے کہ بیت المال کا وکیل اس کے ضروری مسائل کا عالم، تقویٰ شعار۔ ثقہ، امین ہو۔ ساتھ بی حاکم شرعی کی قوت نافذہ کا اس پر دباؤ بھی ہو تاکہ بیہ و ثوق حاصل ہو کہ بیہ اموال خرد برد سے محفوظ رہیں گے ۔ مگر آج کے زمانہ میں پہلی شرط کمیاب اور دوسری شرط نایاب ہے ۔ صحابی رسول حضرت حذیفہ وَتَنْ تَعْلَیْ فَرماتے ہیں:

ولقد اتى على زمان وما ابالى ايكم بايعت لئن كان مسلما ليردنه على دينه، و ان كان نصرانيا او يهوديا ليردن على ساعيه. واما اليوم فما كنت لابايع منكم الا فلانا فلانا. <sup>(1)</sup>

اس کا حاصل ہے ہے کہ جب مسلمان اور والی اسلام سب کے سب امانت دار، تقویٰ شعار ہوتے تھے تو کسی سے بھی خرید و فروخت کرنے میں کوئی باک نہ تھا۔ تگر اب مسلمان اور ولاۃ پہلے کی طرح امانت دار و تقویٰ شعار نہ رہے اس لیے سوچنا پڑتا ہے۔ بہر حال اس دور میں امانت، تقویٰ اور خیر وصلاح غالب تھا اس لیے رعایا کے اموال خیانت سے محفوظ تھے تگر جب زمانے نے پلٹا کھایا اور بیت المال کانظم ونت جادہ شریعت پر قائم نہ رہ گیا تو شریعتِ اسلامیہ کے امین علالے امت نے فساد بیت المال کا تظم صادر فرمایا اور بیت المال کانظم ونت جادہ شریعت پر قائم نہ رہ گیا تو شریعتِ اسلامیہ کے امین علالے امت اس میں انہوں نے میں معان میں علالے اور بیت المال کانظم ونت جادہ شریعت پر قائم نہ رہ گیا تو شریعتِ اسلامیہ کے امین علالے امت کر جب زمانے نے پلٹا کھایا اور بیت المال کانظم ونت جادہ شریع احکام میں انھوں نے اصل مذہب سے عدول کیا تا کہ لوگوں اس میں معنی معان میں حد تک ضیاع سے محفوظ رہیں۔ غور فرما سے اصحابِ فروض میں تقسیم ہونے کے بعد جومال بیچ اور کوئی عصبہ نہ ہو، دومال بیت المال کا ہے۔ مگر بیت المال میں گر بڑی وجہ سے فقہانے تعلیم قرآن پر اجار کی کہ محب در کیا کا معام صادر فرمایا۔ علامہ شامی تر منگی ضیاع ہے۔ مگر بیت المال میں گر بڑی وجہ سے فقہانے تعلیم قرآن پر اجار کی اجارت دے دی فرمایا۔ علامہ شامی ترام نے ہیں کہ جیسے ضیاع قرآن کے خوف سے فقہانے تعلیم قرآن پر اجار کی اجارت دے دی

ادر بیت المال کے قائم کرنے کی ضرورت شرعید بلکہ حاجتِ شرعید بھی نہیں ہے۔ کیوں کہ اس پر کلیات خمس ( دین، جان، عقل، نسب ، مال ) کی حفاظت موقوف نہیں ہے کہ اگر بیت المال نہ رہے توبیہ تمام کلیات یاان میں سے کوئی ایک فوت ہوجائے یا اس کی حفاظت کے لیے سخت حرج اور مشقت کا سامنا کرنا پڑے۔ اس کے بر خلاف آج علوم دینیہ کی حفاظت مدارس دینیہ پر موقوف ہے کہ بیہ مدارس نہ رہیں تو دین وعلوم دین ضائع ہوجائیں توان کی حفاظت کے لیے ضرورتِ شرعیتی ق

بنج مولانا آل مصطفیٰ مصباحی اگرچہ بیت المال کے قیام کی اجازت نہیں دیتے مگر اجتماعی نظم زکاۃ کی مشروط اجازت دیتے ہیں۔ فرماتے ہیں: ماہ لیفن دیف میں مدین میں مدین سطم یہ تاجہ نظریمیں کی مدین مدین میں مدین میں مدین میں میں

البته بعض خاص حالات میں علاقائی سطح پر اجتماعی نظم زکاۃ کی اجازت مشروط طور پر وہ بھی بطور عارضی ہوگی۔ مثلاً

 (1) صحيح مسلم شريف، ص:٨٢، ج:١، كتاب الايمان، باب رفع الأمانة والإيمان من بعض القلوب، مجلس البركات، مبارك فور.

| (++1)                                        | مسائل پر علمای رائیں اور فیصلے (جلد دوم))                                                                                                                   | (حديد |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ن کے باعث متاثرہ افراد                       | ہنگامی صورتِ حال میں جیسے فسادات کے وقت پاکسی آفتِ سادی یا ارضی کی صورت میں ج                                                                               |       |
|                                              | موال آن داحد میں تباہ ہوجاتے ہیں ،ایسی حالت میں اگرعلا قائی سطح پر ذمہ دار علما اور دیانت دا                                                                |       |
|                                              | مصارف میں بطریق شرعی مال زکاۃ خرچ کریں تواجتماعی نظم زکاۃ کی اجازت ہوگی۔ مگر اس                                                                             |       |
|                                              | ی ہر گرنہیں ۔                                                                                                                                               |       |
| ،عافیت ہے۔ تاہم اگر کسی                      | <b>دوسرا موقف:</b> بہتر تو یہ ہے کہ بیت المال کے قیام سے اجتناب کیا جائے کہ اس میر                                                                          |       |
|                                              | بت المال کاقیام کرناہو تو چند شرائط کے ساتھ اجازت ہوگی۔                                                                                                     | جگه ب |
|                                              | یہ موقف درج ذیل سات علماے کرام کاہے:                                                                                                                        |       |
|                                              | (۱) مولانا محمد عالم گیرر ضوی مصباحی، جوده نور (۲) مولانا ابرار احمد اظمی، جلال بور (۳)                                                                     |       |
| ب (۲) مولانا صا <sup>ح</sup> ب علی           | ن پور (۴) مولانا ابرار احمد امجدی، اوجها شنج (۵) مولانا محمد انفاس الحسن حیثتی، تچھ چھوند شریف                                                              | سلطاد |
|                                              | ی، مہراج شنج (۷) مولانا محمد نظام الدین قادری، جمداشاہی۔                                                                                                    | مصبا  |
| ) کے بعدان حضرات کے                          | چوں کہ بیر حضرات مشروط طور پر اجازت دیتے ہیں، اس لیے پہلے شرائط ذکر ہوں گی، اس                                                                              |       |
|                                              | دہ دلائل کو پیش کیا جائے گا۔                                                                                                                                | ذكركر |
|                                              | اقامت بيت المال ك شرائط: • جمله اركان سلمان مو • تمام افراددين                                                                                              |       |
| مه دار باعمل علماضر در <sup>ب</sup> ول<br>بر | ہوں 🔿 ان میں کوئی حریص وخائن نہ ہو 🔿 وہ فاسق وبد دیانت نہ ہوں 🔿 ار کان میں دوذ                                                                              | صلاة  |
| ار کان کاانتظام کرلیں 🔿                      | فیس علماکی ہدایت کے مطابق وہ کام کریں 🔿 اپنے بعد کے لیے بھی مذکورہ اوصاف کے حامل                                                                            | 10    |
| كري-                                         | المال کافنڈ بقدر ضرورت مال شرمتل ہو 🔿 زکاۃ وصد قات کی رقوم کا حیلہ شرعی کرکے ہی جمع                                                                         | بيتا  |
|                                              | اس موقف پر دلیلیں سے ہیں:                                                                                                                                   |       |
|                                              | الجرار احدامجدی لکھتے ہیں کہ:                                                                                                                               |       |
| ) كونه دياجائ بلكه اصحاب<br>بر               | شروح وفتاوی میں اس اصل مذہب کے خلاف فقہاے متاخرین نے فتویٰ دیا کہ بیت المیال                                                                                |       |
| سے بیداشارہ ملتاہے کہ اس<br>ب                | ں پر رد کیا جائے۔ بیر محض اس وجہ سے ہے کہ نظام بیت المال در ہم ہو دچکا ہے۔ اس<br>سر روکیا جائے۔ بیر محض اس وجہ سے ہے کہ نظام بیت المال در ہم ہو دچکا ہے۔ اس | فردخر |
| یں) پر کاربندر ہتے ہوئے                      | میں بھی اگر نظام ہیت المہال کو کسی طرح در ست رکھا جا سکے تو متونِ اسلامی (جواصل مذہب<br>                                                                    |       |
|                                              | ، بیت المال میں دیاجا سکتا ہے۔                                                                                                                              | اسے   |

\* مولانامحمد سليمان مصباحى فرمات بي كه:

جن اسلامی ممالک میں آج بھی باد شاہت قائم ہے وہاں بیت المال کے فساد کا علم باتی رہے گا۔ اور جن میں جمہوری نظام قائم ہے اور وہ دار الاسلام ہیں، ان میں چوں کہ اعلم علماے بلد سلطانِ اسلام کا قائم مقام ہے اور ان سے خیانت و بے اعتدالی بعید ہے، لہٰذاانصیں کے زیرِ نگرانی قیام بیت المال کی اجازت ہو سکتی ہے۔ کیوں کہ علتِ فسادیہاں مفقو دہے۔ ہاں سے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) ضروری ہے کہ ہرجگہ، ہر شہر میں عام نہ کیا جائے در نہ لوگ اسے ذریعۂ معاش بنالیں گے اور بہت سے دینی حقوق سلب ہو کر رہ جائیں گے۔ الحسن چشق فرماتے ہیں: تجربات شاہد ہیں کہ جن مقامات پر بیت المال کاقیام ہوا منتظمین نے زکاۃ وصد قات داجبہ خوب وصول کیا اور جس طرح جاہا خرج کیا۔ نہ مصارف کا خیال رہانہ حیلہ شرعی کا اہتمام ہوا، لہٰذاایسے دینی انحطاط کے سبب بیت المال کے قیام ک اجازت دینامناسب نہیں۔ ہاں اگر مندین اعلم علماے بلدے زیر سرپر سی متدین افراد کے زیر انتظام بیت المال کاقیام ایک مخصوص طریقے پر کیا جائے تواس کی اجازت ہونی جاہیے۔ اس مخصوص طریقے کو راقم نے سوال نمبر (۲) کے تحت نقل کیا ہے۔کیوں کہ دہ ای سے تعلق ہے۔ مرد مولاناصاحب على مصباحي لكصة بين: بیت المال کاقیام فی زمانه خداناترسی اور غلبه فساد اور بداختیاطی کی وجہ سے درست نہیں، مگرمعتبر و معتمد عالم دین جس کی طرف خلق کار جوع ہودہ کر سکتا ہے۔ تيسر اموقف: عصر حاضر مين مشردط طور پربيت المال كاقيام ايك مناسب قدم ب، ايسا مونا جابي-بدموقف مندرجه ذيل ٩ رعلا الكرام كاب: (۱) مولانا محد معین الدین اشرفی مصباحی، فیض آباد (۲) مولانا قاضی ضل رسول مصباحی، برگد ہی (۳) مولانا محسن رضا مادی، جام نگر، تجرات (۳) مولانا محد محمود اختر مصباحی، جام نگر (۵) مولانا محد کونین رضا مصباحی، جام نگر (۲) مولانا محد ناظم علی مصباحی، جامعه اشرفیه (۷) مولانا بدر عالم مصباحی، جامعه اشرفیه (۸) مولانا زاہد علی سلامی مصباحی، جامعه اشرفیه (۹) مولانا احمد رضاعظمی مصباحی، تنویرالاسلام، امر دوبها، بستی -ان حضرات نے بھی تقریباً انھیں شرطوں کا ذکر کیاہے ، جواد پر مذکور ہیں . ادران کی دلیلیں درج ذیل عبارتیں ہیں: \* فتادى رضويد ميں حديقة نديد كے حواله سے : اذا خلا الزمان من سلطان ذي كفاية فالامور مؤكلة إلى العلماء ويلزم الامة الرجوع اليهم ويصيرون ولاة فاذا عسر جمعهم على واحد استقل كل قطر باتباع علمائه فان كثروا فالمتبع اعلمهم فان استووا اقرع بينهم. <sup>(ا</sup> \* بعض حضرات فرماتے ہیں: جب بیہ بات متفق علیہ ہے کہ دیارِ ہند میں ان دنوں علما ہی قاضی اور امام سلمین ہیں۔ اور ان کاحکم سلطان اسلام کاحکم

(۱) فتاوى رضويه، ج:٣، ص:٩١٩، كتاب الصلاة، باب الجمعة، رضا اكيدمى، ممبئى.

|             | (r.m        | )                             |                                                                   | جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                               |
|-------------|-------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | با کے قیام  | لياطرح بيت الما               | علما بلدسلطان اسلام کی طرح ہوتا ہے، آ                             | ہے توجس طرح دینی د دنیوی بہت سے امور میں اعلم                                               |
|             | بھی جو قیام | کالحاظ کرکے آج                | ن سے بھی یہی مستفاد ہو تا ہے کہ احوالِ زمانہ ک                    | <sup>ت</sup> میں بھی وہی امام ہو گا۔ سوالِ نامہ میں درج جزئیّان                             |
|             | ب به. "     | ء بذلك فليفد                  | _سوال نامه ميں ب: "فمن امكنه الإفتا.                              | ہیت المال کے جواز کافتویٰ دینا چاہے دے سکتا ہے                                              |
|             |             |                               |                                                                   | 💥 مولانامعین الدین مصباحی لکھتے ہیں:<br>بیر                                                 |
|             |             |                               | ابتر ہوچکے ہیں گمراس کے باوجو دہیت المال۔                         |                                                                                             |
|             |             |                               |                                                                   | خیانت و غبن اور ب <b>ر</b> دیانتی کرنا بہت مشکل ہو گیا ہے<br>ریہ                            |
|             | ، میں بیت   |                               |                                                                   | قائم کرتے ہیں۔ اگربے اعتدالی کا خدشہ ہو تو چند                                              |
| iyai.com    |             | -2                            |                                                                   | المال کے نام سے کھا تاکھول کرآمدنی کوفور آجمع کیاج                                          |
|             | 1.          | I.                            | ÷                                                                 | <b>بر مولاناناظم علی رضوی مصباحی فرمات ب</b><br>تبدیستر                                     |
|             |             |                               | ر رفاہی کاموں کو دیکھ کرلوگ انھیں کی طرف ما<br>پر                 |                                                                                             |
|             | صالح دين    | ہ میں آچکے ہیں •              |                                                                   | بیت المال قائم کرنا دینی ضرورت ہے کہ کتنے غربے                                              |
| <b>S</b> M2 |             |                               | رورت مندوں کی حاجت روائی ہو۔                                      | بیت المال کے قیام کے متقاضی ہیں کہ اس سے ضر                                                 |
| See         |             | /                             |                                                                   | 🔆 مولانابدر عالم مصباحی لکھتے ہیں:                                                          |
| en-         | بے اعتدالی  | ن کی جانب سے<br>ہو او مہ میں  | مسلمانوں پر کوئی حاکم نہیں ۔ اس لیے یہاں الا<br>منابعہ جنہ ہے جام | آج ہمارے ملک میں اسلامی معاملات میں                                                         |
| MMM         | -           | می بدل دی جائے                | ب نہیں۔اگربِاعتدالی نظر آئے توانتظامیہ پ                          | کا تصور نہیں لہذابیت المال کے قیام کورو کنا مناسبہ                                          |
|             |             |                               | بات سوال (٢)و (٣)                                                 | جوا                                                                                         |
|             |             |                               |                                                                   | <b>سوال(۲)-</b> بر تقدیرادل اس کے شرا                                                       |
|             |             |                               |                                                                   | سوال (۳) – کیابیت المال کے نام پر                                                           |
|             |             |                               | غلاف ہیں ان کے یہاں یہ دونوں سوالات                               |                                                                                             |
|             | ہوچاہے،     | ده شرائط کاندگره              | ں کہ مجوزین علما <i>ے کر</i> ام کی طرف سے پیش کر                  | مندوبین کرام دوخانوں میں بٹے ہوئے ہیں۔ چوا                                                  |
|             |             | 2                             | _                                                                 | اس لیے یہاں صرف موارد و مصارف کا بیان ہو گ                                                  |
|             |             |                               | بدقة فطر،عشرو ديگرصد قات داجبه و نافله موں                        |                                                                                             |
|             |             | lic                           | رام کاہے۔<br>عنا                                                  | ہو سکتی ہے)۔ بیہ موقف درج ذیل پندرہ علما سے ک<br>(1) مولانا محمد عالم گیرر ضوی مصباحی (۲) م |
|             | محرسليمان   | راضمی (۴ <sup>۰</sup> ) مولان | ولانااحد رضاآهمی مصباحی (۳) مولاناابرار احم<br>د فن               | (۱) مولانا محمد عالم کیر رضوی مصباحی (۲) م                                                  |
|             | (۸)مولانا   | ل رسول مصباح                  | عین الدین اشرقی مصباحی (۷) مولانا قاصی تص                         | مصباحی (۵) مولاناابرار احمد امجدی (۲) مولانا محمد م                                         |

اس سوال کے جواب میں علما سے کرام نے دو موقف اختیار کیا ہے۔ پیم ال موقف: مسلم کالج داسکول کے نام پرز کاۃ وصول کرنا جائز نہیں۔ بیہ موقف اکثر مقالہ نگار حضرات کا ہے۔انھوں نے درج ذیل عبار توں سے استدلال کیا ہے۔ متدرج نہیں۔

(۲) فتاوی رضو یه، ج: ٤، ص: ٤٣١، رضا اکیدمی، ممبئی
 (۳) فتاوی رضو یه، ج: ٤، ص: ٤٦٨، رضا اکیدمی، ممبئی

(جدید مسائل پر علہا کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 تعمیر بامیت کے کفن میں لگادیاجائے کہ بیرسب نیتیں اللہ ہی کے لیے ہیں۔خرید کراپنے یااپنے بچے کے صَرف میں لانے کی نخرض *سے بیر حیلہ نہیں کہ اس میں راو خدامیں مال خرج کرکے پھر جانا پایا جائے گا۔ و*العیاذ باللہ تعالیٰ. 🐝 فتاوی عالمگیری میں ہے: في جميع أبواب البر كعمارة المساجد و بناء القناطير الحيلة ان يتصدق بمقدار زكوة على فقير ثم يامره بالصرف الى هذه الوجوه فيكون للمتصدق ثواب الصدقة وللفقير ثواب بناء المسجد والقنطرة. (٢) 🔆 فتادیٰ امجد به جلداول ص: ۲۷۲۲ پر حضور شارح بخاری مظلیظ کاایک حاشیہ یوں ہے: " يہاں بير نقطہ ضرور قابل لحاظ ہے كہ زكاۃ كااصل مصرف فقرابيں ، مكر آج كل مال داروں كى راہِ خداميں صرف كرنے کی رغبت بہت کم ہوگئی ہے، دین کی بقائے لیے دنی مدارس کاوجود بہت ضروری ہے۔ اگراس کامدار صرف عطیات وخیرات پررکھاجائے تومداری کاخداحافظ۔ اس لیے بفرورت حیلۂ شرعیہ کرنے کے بعد زکاۃ، صدقۂ فطرکی رقوم مدارس میں صرف کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ اور بیہ اپنی جگہ ثابت کہ جو حکم بضرورت ہو تاہے وہ قدرِ ضرورت سے متجاوز نہیں ہو تا۔ لہٰدا ز کاۃ د دیگر صد قات داجبہ کی رقم حیلہ کے بعد بھی دنیوی اسکول کالج وغیرہ میں صرف کرنے کی اجازت نہیں ہوگی۔ الترجيح القاري شرح محيم الخاري ميس ب: کچھ دنوں سے عوام میں بیر جمان ہو چلا ہے کہ دنیوی مدارس اور سوسائٹیاں چلانے کے لیے زکاۃ اور فطرے کی رقم دصول کرنے لگے ہیں۔ اس کی اجازت کسی طرح شریعت نہیں دے سکتی۔ (۱۹۱/۱۹) دوسراموقف بسلم اسكول وكالج ك نام پرزكاة وصول كرناچند شرائط كساته جائزت - بيدموقف درج ذيل تین علما کے کرام کا ہے: (۱) مولانا محمد نظام الدين قادرى (۲) مولانا محمد معين الدين اشرفى (۳) مولانا محمد ناظم على مصباحى -\* مولانا محمد نظام الدين قادرى فرمات بي: اگرمسلم کالج واسکول کے نصاب تعلیم میں اسلامی علوم وفنون کو دنیادی علوم وفنون کے برابریازیادہ جگہ دی گئی ہواور اس کے ساتھ دنیادی ادر عصری علوم نیز شیکنیکل علوم کی تعلیم بھی دی جاتی ہوتوا یسے کالجوں ادر اسکولوں میں حیلہ شرع کے بعد زکاۃ کی رقم کے استعال کی اجازت دے دی جائے گی۔اور اگر سلم کالج پاسلم اسکول اس معنیٰ کے لحاظ سے ہو کہ اس میں تعلیم پانے دالے طلبہ سلم ہوتے ہیں، یااس کی مجلس منتظمہ کے افراد مسلمان ہیں اور ان میں تعلیم مروحیہ کالجوں اور اسکولوں کے نصاب کے مطابق ہوتی ہوتواس میں حیلہ شرعی کے بعد بھی زکاۃ کی رقم کااستعال منوع ہونا چاہیے۔

<sup>(</sup>۱) فتاوى رضو يه، ج: ٤، ص: ٤٧٣، كتاب الزكاة، رضا اكيدمى، ممبئى.

 <sup>(</sup>٢) فتاوىٰ عالمكيرى، ج:٦، ص:٣٩٢، كتاب الحيل، الفصل الثالث في مسائل الزكاة.

[جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم)] ۲+۷ \* مولًا نامعين الدين مصباحى اين دلائل ذكركرت موئ لكص بين: " المليٰ حضرت بمَالِيُضِيحُ كاار شادمجمي پيش نظر ركھيے ، مصداق فضائل صرف علوم دينيہ ہيں ادربس ۔ باب آلات ووسائل ے تحکم مقصود ہوتا ہے مگراسی وقت کہ وہ بقدر توسل و تقصد سیکھے جائیں اس طور پر وہ بھی مور دِ فضائل ہیں۔"<sup>(1)</sup> مزیدار شاد ب: "ذى علم مسلمان أكرب نيت رونصارى أكمريزى پر صع، اجر بائ كا- " (٢) مزیدار شادیے: ''اگراحتیاط ہو سکے کہ اس کے دام صرف قرآن مجید ادرمکم دین کی تعلیم میں صرف کیے جائیں گے تو د<u>ے سکتے ہیں۔</u>"(<sup>m</sup>) ان تمام باتوں سے معلوم ہوا کہ ایسا کوئی سلم اسکول ہو جہاں دینی و دنیوی دونوں تعلیم مخلوط ہوں ، اگر اختیاط ہو ﷺ کہ صرف دی علوم کے اخراجات ہی اموال زکاۃ سے صرف کریں توجائز ہے۔ مخصًا۔ \* مولانامحد ناظم على مصباحي لكصة بين: جن سلم اسکول و کالج میں دنی تعلیم ہور ہی ہے اور اس میں غریب و نادار طلبہ پڑھتے ہیں اور دینی تعلیم اور غریب طلبہ صرف حیلہ شرعیہ کے لیے نہ ہوں توایسے اسلامی اسکول و کالج میں زکاۃ وصد قات کی رقم دیتی علیم و غریب و نادار طلبہ ادر اس کے ضروری شعبوں ہی پر صرف کی جاسکتی ہے۔ بيب تمام مقالات كاايك مخضر جائزه-اب درج ذيل امور تنقيح طلب بين: فيح طلب امور الکیاس زمانے میں بیت المال قائم کرنے کی اجازت دی جاسکتی ہے؟ یاس پر کمل پابندی عائد کر دی جائے؟ ۲ بر تقدیر اول اس کے ذرائع آمدنی کیا ہوں گے ؟ کیاسلم کالج واسکول کے نام پرز کا ق کی وصولی کی جاسکتی ہے؟ ፚፚፚ

(٣) فتاويٰ رضويه، ج:٨، ص:٤٩٣ ، رضا اکید مي، ممبئي

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ج: ۱۰، ص: ۱۷، رضا اکیدمی، ممبغی

<sup>(</sup>۲) فتاویٰ رضویه، ج: ۱۰، ص: ۹۹، رضا اکیدُمی، ممبئی

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۲•۸



بیت المال کے نام چھیل زکاۃ

بسم الله الرحمن الرحيم حامدًا و مصلّيا ومسلّما

**آغاز بحث**: اصطلاحى بيت الممال كر مصداتي شرعى كى تعيين: سلطان اسلام كر ذريعة قائم شده وه فزاند جس مين اموال شن وفح وزكاة وضوائع جمع كيه جائين اور سلطان يا اس كر ماذون كر زيعة مقرره مصارف مين صرف كيه جائين. **سوال(1) :** بيت المال قائم كرن كاحق تسم مجا جواب : اصلاً يدحق سلطان اسلام كالمي، سلطان سي متعلق جوامور عدم سلطنت اسلام كى حالت مين علما سي متعلق بين وه اليس امور بين جن مين اقتدار اور قوت تنذيذ كى حاجت نمين . جوامور محتاج شوكت و اقتدار بين ان مين علما سي متعلق اسلام ك قائم مقام مون حت قاصر بين جي العالن المام كالمي، سلطان سي متعلق جوامور محتاج شوكت و اقتدار بين ان مين علما سي متعلق محواب : اصلاً يدحق سلطان اسلام كالمي، سلطان سي متعلق جوامور محتاج شوكت و اقتدار بين ان مين علما سلطان اسلام ك قائم مقام مون حت قاصر بين جي اقامت حدود و قصاص . الحادى، رساله كشف الضربية مين مج الحادى، رساله كشف الضربية مين جي الحادى، رساله كشف الضربية مين جي الحادى، رساله كشف الغربي مين محتا يشر ترجمانيه المال كلها و لايات شرعية و هي من و ظائف الإمام، و عناي شرت بدانية النظر في بيت المال كلها و لايات شرعية و هي من و ظائف الإمام، و عناي شرت برايه العبين اله . حتا الأخذ كان للإمام في الأمو ال الظاهرة و الباطنة، لظاهر قوله تعالى: " حُنَّ مِن أموًا لي هم حق الأخذ كان للإمام في الأمو ال الظاهرة و الباطنة، كتاب البيع . كشف الضبابة في مسألة الاستنابه،

ج: ۱، ص: ۱۸۸، دار الفکر، بیروت

صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ "()وعلى هذا كان رسول الله -صلّى الله تعالى عليه وسلّم -والخليفتان بعده، فلتم وُلِّي عثمان و ظهر تغير الناس كره أن يفتش العُتَّال مستور أموال الناس ففوض الأموال الباطنة إلى أربابها نيابةً عنه خوفًا عليهم من السُعاة السوء، ولم يختلف عليه الصحابة في ذلك و هذا لا يُسقِط طلبَ الإمام أصلًا، ومِن ثَمَّ لو علم أن أهل بلدة لا يؤدونها طالبهم بها. اه. () اب يرسوال سامن آتاب كه اقامت بيت المال ياتحسيل زكاة اموال كس طرح كما مور مور ال

اس کے جواب میں کہا گیا کہ تحصیل زکاۃِ اموالِ ظاہرہ کا حق سلطان کو اس شرط پر حاصل ہوتا ہے کہ وہ ظالموں ، ڈاکودں، باغیوں وغیرہ سے ان اموال کی حفاظت کرتا ہو، ور نہ اسے تحصیل زکاۃ کا حق نہیں ۔

بدائع الصالع، ج: ٢، ص: ٢٣ ير" و أمّا شروط ولاية الأخذ فأنواع " ك تحت ب:

منها وجوب الحماية من الإمام حتى لو ظهر أهل البغي على مدينة من مدائن أهل العدل أو قرية من قُراهم وغلبوا عليها فأخذوا صدقات سوائمهم وعشور أراضيهم وخراجها ثمّ ظهر عليهم إمام العدل لا يأخذ منهم ثانيًا ؛ لأنّ حقّ الأخذ للإمام لأجل الحفظ والحماية ، ولم يوجد إلّا أنّهم يفتون فيما بينهم و بين ربّهم أن يؤدّوا الزّكاة والعشور ثانيًا ، وسكت محمّدٌ عن الخراج .

اوراى مي ص: ٥٢ پر "وأما بيان من له المطالبة بأداء الواجب في السوائم" ك تحت ب:

وكذا المال الباطن إذا مرّبه التّاجر على العاشر كان له أن يأخذ في الجملة ؛ لأنّه لمّا سافر به وأخرجه من العمران صار ظاهرًا، والتحق بالسّوائم ، وهذا ؛ لأنّ الإمام إنّما كان له المطالبة بزكاة المواشي في أماكنها لمكان الحماية ؛ لأنّ المواشي في البراري لا تصير محفوظة إلّا بحفظ السّلطان وحمايته ، وهذا المعنى موجودٌ في مالٍ يمرّ به التّاجر على العاشر ، فكان كالسّوائم ، وعليه إجماع الصّحابة رضي الله عنهم.

نیزاس میں ص: ۵۳ پر ہے:

إنّ على الإمام مطالبة أرباب الأموال العين وأموال التّجارة بأداء الرّكاة إليهم سوى المواشي والأنعام، وأنّ مطالبة ذلك إلى الأئمّة إلّا أن يأتي أحدهم إلى الإمام بشيء من ذلك فيقبله ولا يتعدّى عمّا جرت به العادة والسّنّة إلى غيره .

- (١) القرآن المجيد، سورة التوبة، آيت:١٠٣
- (۲) العناية شرح الهداية على هامش فتح القدير، كتاب الزكاة، ص:١١٩، ج:٢، باكستان -و شرح النقاية،
   كتاب الزكاة، ص:١٤٦، ج:١، مطبع الجامعة الملية، دهلي.

(جدید سائل پر ملاکی رائیں اور فیلے (جلد دوم)) ان عبارات سے معلوم ہواکہ خود سلطان اسلام کی ولایتِ تحصیل ای شرط سے مشر وط ہے کہ حفاظت اموال کی ذمہ داری وہ پوری کرتا ہو، ورنہ نہیں۔ اور علا کے پاس توظالموں ، ڈاکوں ، غیرہ سے حفاظت اموال کی قدرت ہی نہیں ، نہ وہ حفاظت کے ذمہ دار ، پھر وہ ولایتِ تحصیل میں سلطان کے قائم مقام کیسے ہوں گے۔ سلطان اسلام کوبیت المال قائم کرکے خُس، نَی ، ضوائع اور زکاۃ کے امول جنع کرنے کاجو حق ملتا ہے وہ حفظ و حمایت کی قدرت کے ساتھ ہوتا ہے۔ علما میں آن وہ قدرت مفقود ہے۔ اس لیے اقامت بیت المال میں ان کے اندر نیا بتِ سلطان کی بنیاد بھی مفقود ہے۔ توانیس حق اقامت بیت المال عاصل نہیں۔ **موال (۲) :** بیت المال قائم کرا جاتی ہیں ؟ اموال کی حیثیت اموال پیتم کی ہوتی ہے ، اور اس کی حفاظت المال تقائم کرنے کی اجازت نہیں ؟ کیوں کہ بیت الم ال کے ان کے اموال کی حیثیت اموال پیتم کی ہوتی ہے ، اور اس کی حفاظت سے اور حاکم ہوتی کی اجازت نہیں کہ ہوں کے اموال کی حیثیت اموال پیتم کی ہوتی ہے ، اور اس کی حفاظ سے ای حکم ہوتی کی اجاز ہوتی کہ ہوں کے ان کے اندر نیا بتِ

یاب ہے یوں کہ خیابت، حصب ، بلر عہدی ، ناحدائر ی عام ہو پی ہے اور حام مرک کی توتِ ناحدہ میز می داروں نے مطالبہ، مواخذہ، احتجاج کا دباو بھی عمومانہیں پایا جاتا جس کے پیش نظریہ و توق حاصل ہو کہ یہ اموال خُرد بُرد اور بے جامصارف میں صرف ہونے سے محفوظ رہیں گے۔

فقہاے متاخرین کے دور میں جب بیت المال کے بید اموال پیجا مصارف میں عام طور سے صرف ہونے لگے اور اس کی اصلاح د شوار ہوگئ توفقہاے کرام نے بید فرمان صادر کر دیا کہ بیت المال کا حال خراب ہو دچاہے، لہذااب میراث کا فاضل لاوار ث مال بیت المال میں نہ جمع کرکے شوہر، بیوی کودے دیاجائے وہ نہ ہوں تو مُعتِق کی بنات کو، وہ بھی نہ ہوں تو مُعتِق کے ذوی الار حام کو، دہ بھی نہ ہوں تو میت کی اولا در ضاعی کو دیاجائے۔

في حاشية المولى عجم زاده عن الخانية: ذكر الإمام عبد الواحد الشهيد في فرائضه: أن الفاضل عن سهام الزوج والزوجة لا يوضع في بيت المال، بل يدفع إليهما؛ لأنهما أقرب الناس إلى الميّت من جهة السبب فكان الدفع إليهما أولى من غيرهما انتهى. و قوله: "لا يوضع في بيت المال"كقول الذخيرة السابق يدل على أن الدفع إليهما متعين، لا أن الدفع مخير بين الدفع إليهما و إلى بيت المال كما تُوهمه آخر العبارة. ()

حالال کہ مذکورہ افراد اصل مذہب کے لحاظ سے ترکے ، کے وارث نہیں اور نہ ہی ہیت المال کے مال کے حق دار ، پھر بھی فقہانے ان کی قرابت کے پیش نظر فاضل ، لاوارث ترکے کا تفیس حق دار قرار دے دیا کہ بے جامصارف میں صرف ہونے کی بہ نسبت قرابت دار صحیح مصرف ہوں گے ۔ آج بھی بیر تھم باقی ہے اور اعلیٰ حضرت وصدر الشریعہ علیہماالرحمہ کا یہی فتوی ہے۔

(۱) فتاوى رضو يه،كتاب الوصايا، ج: ۱۰،ص: ۲۵۱، مكتبه رضا اكيدمي، ممبئي

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

کٹی سوسال پہلے جب بے جامصارف میں صرف ہونے اور اس کی اصلاح پر قابونہ پانے کی وجہ ہے بیت المال مال میں جمع کرنے کی اجازت نہ رہی تو آج اس کی اجازت کیسے ہو سکتی ہے ، جب کہ بحیثیت مجموعی دیانت وامانت کا حال پہلے سے ہد تر ہو دیکا ہے۔

آج جو بیت المال قائم بی ان کے اموال دو طرح سے صرف ہوتے ہیں: ایک بیر کہ عوماً بغیر حیلۂ شرعی کرائے کچھ رقم بینک میں جمع کر دی جاتی ہے اور کچھ رقم بیاروں کے علاج اور مقروضوں کی طرف سے اداب قرض وغیرہ میں صرف ہوتی ہے۔

علاج میں صرف کاطریقہ سیے ہوتا ہے کہ اسپتال میں زکاۃ فنڈ میں مالِ زکاۃ جمع کر دیاجاتا ہے اور فقرائے آپریشن ، دوا اور جانچ کے مصارف میں بغیر ان کی تملیک کے اپنے طور پر بحق اسپتال یا بحق ڈاکٹریا پیتھالو جی وضع کر لیتے ہیں یاعلاح مصارف ڈاکٹراور میڈیکل اسٹور دغیرہ کوبلا تملیک فقیر دے دیتے ہیں۔

مقروضوں کا قرض یوں اداکرتے ہیں کہ انھیں مالک بناے بغیر قرض خواہوں کو دے دیتے ہیں اور بیت المال کے مصارف بھی اس سے بورے کیے جاتے ہیں۔ کھلی ہوئی بات ہے کہ بیہ زکاۃ کابے جامعرف میں استعال ہے اور غبن خیانت کے واقعات اس کے سواہیں اور جور قم بلا تملیک فقیر بینک میں جمع ہوئی وہ تو ہلاک ہوگئی اور اتنے اموال کی زکاق ارباب اموال کے ذمہ اور ان کا تاوان نتظمین بیت المال کے ذمہ رہا یہ بھی یقینام صرف بھی استعال ہے۔ وو مرکی صورت سے ہے کہ زکاۃ وصد قاتِ واجبہ کا حیار شرعی کرا کے مصارف کی صحیح تقیق استعال ہے۔ ہے اس سے بیت المال کے سواہیں استعال ہے۔

ہے آئی سے بیت المال کے مصارف میں پورٹے نیے جائے ہیں اور بن وحلیات سے واقعات یہاں میں ال سے مواہیں۔ بر زکاۃ کے مصارف متعیّن ہیں توان کے سوامیں صرف کرنے کے لیے بے حاجتِ شرعی حیلہ کرانا جائز نہیں۔

مدارس کے لیے بیر قوم جمع کرنے اور حیلہ شرعی کرکے استعمال کرنے کی اجازت ہوجہ ضرورتِ شرعی ہے۔ ساتھ ہی ان رقوم کے حق دار طلبہ اور مدرسین و ملاز مین کی طرف سے ہر آن مطالبہ ، مواخذ وادر احتجاج کا دباو بھی۔ اس لیے یہاں اجازت ہے اور بیت المال میں ضرورت اور دباو دونوں تقریباً مفقود ہیں اور دیگر مفاسد بھی ہیں اس لیے نہ بیت المال قائم کرنے کی اجازت ہے نہ اس کے لیے زکاۃ وصد قات واجبہ کی رقوم لینے دینے کی اجازت ۔ ہاں ! اگر عطیات کی رقوم سے رفاہی فنڈ قائم کیا جائے تو درج بالا مصارف میں ان کا استعمال مصارف ہے جامع

&

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) سلم کالج واسکول کے نام پڑھیل زکاۃ **موضوع بحث** یہ تھاکہ سلم کالج ادر اسکول کے لیے زکاۃ وصد قنہ داجبہ وصول کرناادر حیلہ شرعی کے بعد کا ک<sup>ے</sup> ادر اسکول کے مصارف میں صرف کرناجائز ہے پانہیں ؟ مندوبین کی متفقہ رائے بیرے کہ جائز نہیں؛ کیوں کہ زکاۃ وصد قاتِ داجبہ کے مصارف ضوص ہیں ان ہی میں ان کاصَرف ہوناداجب ہے دوسری جگہ صرف کرنے کے لیے حیار شرعی کاجواز دینی شرعی ضرورت کی بنا پر ہے۔ مدارس اسلامیہ جوخالص دین تعلیم اور دین کی بقائے لیے قائم ہیں، دہ دین کی ضرورت کے تحت ہیں ان کی بقائے لیے حیلۂ شرعی کا جواز ہے مگر یہ حیثیت ان کالجوں ادر اسکولوں کو حاصل نہیں جن میں کوئی ایک مضمون دینیات کارکھ لیاجا تاہے یادہ بھی نہیں ہو تاادر ان کااصل مقصود دنیادی تعلیم کافروغ ہوتا ہے اس لیے ان کے لیے زکاۃ دصد قاتِ داجبہ کی رقوم کی تحصیل ادر ان کے لیے حیلہ کرنابھی جائزنہیں ۔منصل دلائل مقالات میں مرقوم ہیں۔ إِنَّهَا الصَّرَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمُسْكِنُينِ وَالْعِبِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُومُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْعُدِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيهُ حَكِيمٌ صَلَيهُ • فتادیٰ رضوبیہ میں ہے:"مداری دنیوی میں نہ دیں کہ وہ قربت نہیں۔"(۳)

الاشام والظائر مي ب: "وحيلة التكفين بها التصدق على الفقير ثم هو يكفن ، فيكون الثواب لهما كذا في تعمير المسجد."

اى عبارت كى تحت حموى ميں ہے:
و كذلك جميع أبواب البرالتي لايتاتى التمليك فيها كعمارة المسجد و بناء القناطير."

(۱) القرآن الكريم، آيت: ٥٠، التوبة: ١٠. (۲) فتاوي رضويه، كتاب الاضحيه، ج:٨، ص:٤٨٧، رضا اكيدْمي. (٣)- الاشباه والنظائر، كتاب الحيل، الفصل الثالث في الزكاة، ج:٣، ص:٢٩٨.

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم) ۲۱۳ بثرط كارد كأ www.waseemziyai.com ۲<u>۲</u>-سوال نامه الم-خلاصة مقالات \$-فيل

بدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)



110

روپے ساتھ رکھنے کے خطرات سے حفاظت نیز عوام کی سہولت کے لیے بینکوں نے جو طریقے ایجاد کیے ہیں ان میں ایک دل کش طریقہ کریڈٹ کارڈ کا بھی ہے۔ امریکہ میں اس کی عمومی شکل تو بینک سے لیے جانے والے قرض ہی کی طرح ہوتی ہے ، مگراس میں پچھ فرق بھی ہوتا ہے۔ مثلاً بینک توحاصل شدہ قرض پر شرح سود کے اعتبار سے ماہانہ اقساط مقرر کر دیتا ہے، اور قرض دار اس کو اداکرتار ہتا ہے، مگر کریڈٹ کارڈ (Credit Card) میں ایسابھی ہوتا ہے کہ مثلاً سوڈالر کا کوئی سامان کریڈٹ کارڈ سے خرید اگیا تواس کی بل آنے پر دہ سوڈالر مکمل اداکر دے اور کسی بھی طرح سود ہے بچ جائے ، اور مجھی ایسا ہوتا ہے کہ کریڈٹ کارڈ بیورو دالے ادائیگی میں آسانی پیدا کرنے کے لیے اصل رقم کو کئی حصوں میں بانٹ کر ماہانہ قسطوں کی شکل دے دیتے ہیں اور اس اصل رقم پر ایک مقررہ شرح سود کے مطابق سود وصول کرتے ہیں، مثلاً سوڈالراصل رقم ہے،اس کو دس حصوں میں بانٹ کر دس دن ڈالر کی ماہانہ اقساط مقرر کر دیں اور ایک مقررہ شرح سود کے مطابق اس پر سود لے کر ماہانہ قسط بارہ ڈالر ہوئی۔ اب اس سود کی بڑھتی ہوئی رقم کے ساتھ کریڈٹ بیر داپنی رقم وصول کر تاہے۔ ہندوستان میں بھی کریڈٹ کارڈیام ہوتے جارہے ہیں، یہاں کے طریق کار کی تفصیل جدید بینکاری اور اسلام کے ذریعہ حاصل کی جاسکتی ہے۔اپنے طور پر بھی تحقیقات کرلیں۔ اب سوال بير ہے کہ: -كياايساكريد كارد حاصل كرناجائز ب؟ 🝞 - اور بہر حال اس پر زکوۃ کیسے نکالی جائے ؟ ان مسائل کے حل کے لیے کتاب "جدید بینک کاری اور اسلام "کا مطالعہ مفید ہوگا۔

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم )

خلاصة مقالات بعنوان

كريثيث كارد كاحكم

تلخيص تكار: مولانا محمد عرفان عالم مصباحي ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک پور کے چود ہویں فقہی سیمینار میں تحقیق و مذاکرہ کے لیے جن چار موضوعات کا انتخاب ہواان میں ایک موضوع <sup>دہ</sup>کریڈٹ کارڈ کاحکم " ہے۔

کریڈ من کارڈ کا تعارف: سیبینک کے ذریعہ جاری شدہ ایک چھوٹا سامطبوعہ کارڈ ہوتا ہے جسے دکھاکرا جازت بیل۔ جس دکان دار کو بینک کے ذریعہ کارڈ قبول کرنے کی منظوری حاصل ہوتی ہے اس کے پاس ایک مثین ہوتی ہے جس میں وہ کارڈ ڈال کر اس کی کار بن کالي نکالتا ہے۔ (اس کارڈ میں ایک خانہ بنا ہوتا ہے جسے دشخط خریدار کا خانہ کہا جاتا ہے) دکان دار اس کارڈ کی کار بن کالي نکالتا ہے۔ (اس کارڈ میں ایک خانہ بنا ہوتا ہے جسے دشخط خریدار کا خانہ کہا جاتا ہے) دکان دار اس کارڈ کی کار بن کالي نکالتا ہے۔ (اس کارڈ میں ایک خانہ بنا ہوتا ہے جسے دشخط خریدار کا خانہ کہا جاتا ہے) دکان دار اس کارڈ کی کار بن کالي نکال کر اس پر دستخط خریدار کے خانے میں کارڈ رکھنے والے شخص سے دستخط کر اتا ہے۔ اور اسے بل کے ساتھ منسلک کر کے کارڈ جاری کرنے والے بینک کو بھیچتا ہے۔ میں کارڈ رکھنے والے شخص سے دستخط کر اتا ہے۔ اور چھوٹی ہے۔ اب کارڈ ہولڈر کی ذمہ داری یہ ہوتی ہے کہ ایک ماہ کے اندر بل کی رقم تقدیا چیک کے ذریعہ بینک کواداکردے۔ اگر ایک ماہ میں پوری ادائی گی نہ ہو سکے تو کم از کم بقایار قم کا پائی فی صد ضرور اداکر دے۔ اس صورت میں باتی ۵۹ فی صدر قم کا مدر ایک ماہ میں پوری ادائی تی نہ ہو سکے تو کم از کم بقایار قم کا پائی فی صد ضرور اداکر دے۔ اس صورت میں باتی ۵۹ فی صدر قم کا مدی دار کی پڑتا ہے ادر ساتھ ہی "سروس چارج " کے نام پر سورو پر جرمانہ تھی دینا پڑتا ہے۔ ایک ماہ میں ایک فائدہ میہ جم ہے کہ کریڈ کارڈ کے ذریعہ کارڈ جاری کرنے والے کو اس کے معاون بینکوں سے نفتر دائر پڑتا ہے اور ساتھ ہی "سروس چارج " کے نام پر سورو پی جرمانہ تھی دینا پڑتا ہے۔ اس میں ایک فائدہ میہ جس ہے کہ کریڈ کارڈ کے ذریعہ کارڈ جاری کرنے والے کو اس کے معاون بینکوں سے نفتر

سامان وغیرہ کے اُدھار بل اور بینک سے نفذروپے لینے میں فرق یہ ہے کہ نفذروپے لینے پر سہر حال سود دینا پڑتا ہے اگرچہ اے ایک ماہ کے اندر ہی اداکر دیا جائے۔لیکن ادھار خریداری کی صورت میں ایک ماہ کے اندر بل اداکر دینے پر سود

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 112 نہیں دینا پڑے گا۔

کارڈ پر کیے جانے دانے اخراجات لامحد ودنہیں ہوتے، بلکہ بینک اپنی صواب دید کے مطابق اس کی ایک حد مقرر کر دیتاہے، مثلاً پانچ ہزار روپے ۔ یوں ہی کارڈ کے ذریعہ بینک سے جوروپے لیے جاتے ہیں اس کی بھی ایک حد مقرر ہی تی ہے، مثلاً دس ہزار روپے ۔

کریڈ کارڈ سیٹی بینک جاری کرتا ہے۔ لیکن میہ سہولت تقریباً عکومت کے ہر بینک سے یوں مل جاتی ہے کہ دہ ایک فارم نز کر کے سٹی بینک کے پاس بھیجتا ہے اور سٹی بینک فارم سیجنے والے بینک کی طرف سے در خواست دہندہ کے نام کارڈ جاری کر دیتا ہے جواتے بینک سے وصول ہوجاتا ہے۔ یہ کارڈ بینک کی طرف سے اس شخص کے نام جاری کیا جاتا ہے، جو بینک میں اچھی در آمد بر آمد رکھتا ہو اور بینک کو اس کی مالی یوزیشن پر اعتماد ہوجائے۔ یعنی بینک اپنے ممبر ان کی مالی حالت کا ایک زمانے تک جائزہ لیتا ہے پھر جب اسے مکمل اعتماد ہوجاتا ہے کہ فلال ممبر کو کریڈ نے کارڈ دینے سے بینک کو نقصان یا سی طرح کی پریشانی نہیں ہوگی تو اسے کریڈ کارڈ حاصل کرنے کی ترغیب دیتا ہے ، پھر اس ممبر کی جانب سے در خواست د سے پر اس کے نام سے کارڈ جاری کر دیتا ہے۔ میں کارڈ مالیت کے اعتبار سے مختلف ہو تا ہے۔ در حقیقت اس کی مالیت کارڈ لینے والے کی مالی حالت اور معاشی پوزیشن پر دائر ہے۔

اس کارڈ کے پچھ فوائد ہیں۔ مثلاً بغیر رقم خریداری کی سہولت ، فوری حصولِ قرض ، بھاری رقموں کی منتقلی سے نجات ، تجارتی معاملات میں طرفین کی سہولیات وغیرہ۔

اسی طرح اس کے نقصانات بھی ہیں: مثلاً سہولت کی وجہ سے بلاضر درت خرید کے سبب بھاری قرضوں کا بوجھ ، سود کی زدمیں پڑنا، جرمانے کی زدمیں پڑناد غیرہ۔(ماخوذاز جدید بینک کاری) چوں کہ بیہ ایک نٹی چیز ہے جس کے بارے میں کتب فقہ میں صراحۃ کوئی تھم نہیں ملتا، اس لیے اس کی تحقیق کے لیے

علماے کرام کی بارگاہ میں درج ذیل دوسوال پیش کیے گئے۔ () کیاایساکریڈٹ کارڈ حاصل کرناجائز ہے ؟

اور بہر حال اس پر زکاۃ کیے نکالی جائے؟

لیین اگر کارڈ ہولڈر کے ذمہ کارڈ کے ذریعہ حاصل کیا گیا قرض یاادھار خریداری کی رقم کی ادائیگی باقی ہو تووہ زکاۃ کیے نکالے ؟

ان سوالوں سے متعلق چونتیں مقالات موصول ہوئے جو ٢ صفحات پر شمل ہیں۔ ان کامخصر جائزہ پیش خدمت ہے۔

## پہلا سوال ادر اس کے جوابات

مذکورہ کریڈٹ کارڈ حاصل کرناجائز ہے یانہیں ؟

(۱) صحيح سلم شريف، ج:۲، ص:۲۷، كتاب المساقاة والمزارعة، باب الربا، مجلس بركات.

واما الذي يرجع الى نفس القرض فهو ان لا يكون فيه جرمنفعة فان كان لم يجز نحو ما اذا افترضه دراهم غلة على ان يرد عليه صحاحا او اقرضه و شرط شرطا له فيه منفعة لما روى عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم انه نهى عن قرض جر نفعا ولان الزيادة المشروطة تشبه الربو لانها فضل لا يقبله عوض والتحرز عن حقيقة الربو و عن شبهة الربو واجب. <sup>(1)</sup> \* فتاوي رضوبي عن بي

سود لینا مطلقا، عموماً، قطعاً سخت کبیرہ ہے اور سود دینا اگر بفرورتِ شرع و مجبوری ہو توجائز ہے۔ درِ مختار میں ہے: یجو زللمحتاج الاستقراض بالر بلو ، ہاں بلاضرورت جیسے بیٹی بیٹے کی شادی یا تجارت بڑھانا یا پکا مکان بنانے کے لیے سودی روپیہ لیناحرام ہے۔(۲)

المجلاف فتادی رضوبیہ میں ہے: ہاں اگر محض عذر شری کے لیے سودی قرض بقدر ضرورت لے تووہ اس سے شتی ہے کہ مواضع ضرورت کو شرع نے خود مشتیٰ فرمادیا ہے ۔ قال اللہ تعالیٰ وَاتَّقُو اللَّهَ مَاسْتَطَعْتُمُ وَ قَالَ الله تعالیٰ لَا یُکَلِّفُ اللَّه نَفسا الَّلَه وَسَعَهَا . (")

خاوى رضوب على ب:
 (في رسلم ن) مسلمان كواكر سوروپ كانوت قرض ديا اور شرط كرلى كه مهينه بهر بعد باره آن يا ايك پيه زائدلوں كاتو ترض اور سود ب: لأن كل قرض جر منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 حرام اور سود ب: لأن كل قرض جر منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 خاوى رضوب على ب:
 فاوى رضوب على ب:
 فاوى رضوب على بن كر منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 فاوى رضوب على بن بن منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 فاوى رضوب على بن منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 فاوى رضوب من منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 فاوى رضوب من من منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 فاوى رضوب من من منفعة فهو ر بلو . (<sup>n</sup>)
 فاوى رضوب من منفعة في من منفعة في منابع من منفعة من منفعة في منابع من منفعة في من منفعة من منفعة من من منفعة من من منفعة في من منفعة من منفعة من منفعة من منفعة من من منفعة من من منفعة من من منفعة من منفعة من من منفعة من منفعة من منفعة من منه من منفعة من منفعة من من منابعة من من منفعة من من من من من من من من منفعة من من من منفعة من منفعة من من منفعة منفعة من منفعة من منفعة من منفعة من منفعة من منفعة منفعة من منفعة منفعة من منفعة من منفعة منفعة منفعة منفعة منفعة منفعة منفعة منفعة منفعة من منفعة م

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 11+ تعزیر بالمال یعنی جرمانہ لیناجائز نہیں۔ ہاں اگر دیکھے کہ بغیر لیے باز نہ آئ گاتود صول کرلے ، پھر جب اس کام سے توب کرے، داپس دے دے۔(۱) بعض حضرات یہاں مزید بیہ بھی فرماتے ہیں: ''البتہ اگر کسچنص کاعزم صمم ہو کہ وہ ایک ماہ کے اندر بل کا دام ضرور اداکر دے گا تو وہ سود دینے کی حرمت سے محفوظ رہے گا۔ مگر سود وجرمانیہ کی ناجائز شرط قبول کرنے کا گناہ ضرور اس کے سررہے گا، ہاں اگر وقتِ معاہدہ وہ صراحت کردے کہ میں ایک ماہ کے اندر بل کا دام اداکر تار ہوں گا ادر سود و جرمانہ کی شرط مجھے منظور نہیں اور ساتھ ہی وہ اس پر کاربنار بے نیز کارڈ پر بینک سے روپیہ نہ لے تو ناجائز شروط وقعل کے گناہ سے محفوظ رہے گا۔ مگر ان شرائط کی پابندی عوام ۔۔ نہایت مشکل ہے، تجربہ شاہد ہے کہ وہ شرطوں کو پس پشت ڈال دیتے ہیں اور حرام کے یوں مرتکب ہوجاتے ہیں جیسے اس کی کھلی آزادی دے دی گئی ہو۔ اس لیے حکم شرع یہی ہے کہ مسلمان ہر گز ہر گز کریڈٹ کارڈ کے قریب نہ جائیں۔ اپنی راے میں اس تفصیل کا اضافہ کرنے والے مندر جہ ذیل حضرات ہیں: (۱) حضرت مولانامفتی محمد نظام الدین رضوی دام خلیه، اشرفیه (۲) مولانانفیس احمد مصباحی، اشرفیه (۳) مولاناصد ر الوريٰ قادري مصباحي، اشرفيه (۴) مولانا آل مصطفىٰ مصباحي، گھوسي (۵) مولانا ابرار احمد امجدي، اوجھائنج (۲) مدلانا محمد اختر حسین قادری، جمداشا،ی (۷) مولانا محمد نظام الدین قادری مصباحی، جمداشا،ی (۸) مولانا قاضی فضل رسول مصبائی، برگد،ی (۹) مولانامحد صادق مصباحی، اشرفیه۔ مولانامحسن ہادی اور ان کے شرکامے مضمون عوام کے لیے توعد م جواز ہی کا تھم بیان فرماتے ہیں، مگر خواص کو اس شرط کے ساتھ اجازت دیتے ہیں کہ وہ شرائط جواز کے پابندر ہیں۔ مولانا شمشاد صاحب فرماتے ہیں: "البتہ اگر معاہدے کے وقت کریڈٹ کارڈ ہولڈر سے کہ دے کہ میں اس رقم کو مقررہ دفت کے اندر داپس کر دوں گا توجائز ہے۔" مولاناد شکیر عالم مصباحی فرماتے ہیں کہ کسی کوظن غالب کمحق بہ یقین ہو کہ دہمدت کے اندر رقم اداکر دے گا تواس کے لیے حکم جواز ہو سکتا ہے لیکن چوں کہ سوداور جرمانے کی شرط کو قبول کرکے اس پر دستخط کیے بغیر کارڈ کا حصول ممکن نہیں لہٰذا اس ناجائز شرط کو قبول کرنے کے گناہ سے نہیں بچ سکتا، نیزاس کارڈ سے خریدی گئی چیزیں عام ریٹ سے مہنگی ہوتی ہیں ، لہٰ دا ذراس سہولت کے لیے ناحق اپنامال ضائع کرناہوا۔ مولاناعالم کمیرصاحب فرماتے ہیں: البتہ معاہدے کے وقت کریڈٹ کارڈ ہولڈر اگر زبانی سے کہ دے کہ میں اس رقم کو مقررہ دقت کے اندر ہی داپس کر دوں گااور اس کاعزم صمم رکھے اور سود نہ دینے کی صراحت کر دے توجائز ہے۔ [ب] – اگر سود کی نوبت نہ آنے دینے کاعزم صمم رکھے ادر صراحت کر دے کہ ہمیں شرطِ سود تسلیم نہیں تو مذکورہ

(۱) بهارِ شريعت، حصه ۹، ص:۱۱۵

جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

کارڈ کاحصول خریداری کے لیے جائز ہے۔ بیراے مندرجہ ذیل تین حضرات کی ہے:

(۱) مولانا محمد انور نظامی مصباحی، ہزاری باغ ۲) مولانا محمد رضوان قادری مصباحی، اشرفیہ (۳) راقم سطور محمد عرفان عالم مصباحی، اشرفیہ۔

🗱 مولانا محمدانور نظامی لکھتے ہیں:

اگر عزیم مم ہو کہ مدت کے اندر رقم جمع کر دے گا تو کارڈ سے خریداری کرنا جائز ہوگا، اگر چہ اس کے ساتھ سود اور جرمانے کی شرط لگی ہوئی ہے، کہ اس شرط کاعزیم مم اور مالی حالت کی بہتری کے سبب کوئی اثر نہیں ہونا چا ہے جیسا کہ زیدگ بیمہ میں بیمہ ہولٹر کوظن غالب ہو کہ تین سال کی مقررہ قسطیں مدت مقررہ یا موسّعہ میں اداکر لے گا تو اس کے لیے جائز ہے۔البتہ تاخیر کرنے کی وجہ سے سود کی آلاکشوں میں گرفتار ہو گایا تو کنہ گار ہوگا۔ (طحفاً)

ہاں اگر کارڈ حاصل کرنے والا معاہدے پر خانہ پری کے لیے دستخط کر دے لیکن مدت کے اندر رقم جمع کرنے اور نفذ قرض نہ لینے کا عزم صمم رکھے اور اسی پر کار بندر ہے۔ اور اگر سود اور جرمانہ کی شرط سے صراحة انکار کی صورت میں کارڈ کا حصول ممنوع نہ ہو توصر احة انکار کرے در نہ کم از کم اخیس دل میں براجانے توان صور توں میں شرعی قباحتوں سے حفاظت کے ساتھ کارڈ کی دستیابی ہو سکتی ہے۔ دل میں براجانے کا شرعاً اعتبار ہونا چاہیے۔ جیسا کہ فتادی رضوبیہ کے اس سوال و جواب سے مفہوم ہوتا ہے:

"کیافرماتے ہیں علمات دین اس بارے میں کہ اس ملک میں اہل ہنود سے بیاج لینا جائز ہے یانہیں ، الخ؟" اس کے جواب میں ارشاد فرمایا" سود مطلقا حرام ہے۔ قال الله تعالیٰ" وَحَوَّ مَرَ الدِّلْوِ " ہاں جومال غیر سلم سے کہ نہ ذمی ہونہ مستامن بغیرا پنی طرف سے کسی غدر اور برعہدی کے ملے اگر چہ عقود فاسدہ کے نام سے اسے اسی نیت سے نہ نیت رباد غیرہ محرمات سے لینا جائز ہے۔ اگر چہ وہ دینے والا پچھ کہ یا سیچھے کہ اس کے لیے اس کی نیت معتبر ہے نہ دوسرے کی لکی ا

> اور وہ رسمی دستخط جس کاظاہران شرطوں کی منظوری ہے ،اسے در جبُر عفو میں ہونا چاہیے۔ (ملخصًا) 💥 راقم السطور نے لکھاہے:

عموماً تاجر حضرات کو قرض کی حاجت پڑتی رہتی ہے اور قرض آج کل سود ہی کے ذریعہ دستیاب ہوتا ہے۔ اب اپنی ترقی کے لیے اور یحمیل حاجت کے لیے سودی قرض لے یاکریڈٹ کارڈ کے ذریعہ ضرورت پوری کر کے مدت کے اندر رقم جمع کر دے اور سود کی ادائیگی سے بچارہے۔ ہاں ایسی صورت میں سود وجرمانے کی شرط تسلیم کرنا لازم آئے گا۔ اس کا دو جواب دیاجا سکتا ہے:

(۱) فتاويٰ رضو يه، ج:۷، ص:۹۲، رضا اکیڈمی، ممبئی

- (٣) در مختار، ج:٧، ص:٤٢٣، كتاب البيوع، باب الربا، دار الكتب العلمية، بيروت.
   (٣) در مختار، ج:٧، ص:٤٢٣، كتاب البيوع، باب الربا، دار الكتب العلمية، بيروت.

- (۱) فتح القدير، ج:۲، ص:۱۷۳ ۲) بهارِ شريعت، حصه:٥، ص:۱٤

جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

ان حضرات کی دلیلیں سے ہیں: ان حضرات کی دلیلیں سے ہیں: ان حضرات کی میں شرائط وجوب زکاۃ کے تحت ہے:

منها الفراغ عن الدين قال اصحابنا رحمهم الله تعالىٰ كل دين له مطالب من جهة العباد يمنع وجوب الزكاة سواء كان الدين للعباد كالقرض وثمن المبيع وضهان المتلفات وارش الجراحة وسواء كان الدين من النقود او المكيل او الموزون او الثياب او الحيوان وجب بخلع او صلح عن دم عمد و هو حال او موجل او لله تعالىٰ كدين الزكاة.<sup>(1)</sup>

اور یادر کونا چاہی کہ قرض جسے لوگ دست گرداں کہتے ہیں، شرعاً ہمیشہ معجّل ہوتا ہے اگرچہ ہزار عہد دیان وو ٹیقہ و اور یادر کھنا چاہیے کہ قرض جسے لوگ دست گرداں کہتے ہیں، شرعاً ہمیشہ معجّل ہوتا ہے اگرچہ ہزار عہد دیان وو ٹیقہ و تمسک کے ذریعہ اس میں میعاد قرار پائی ہو کہ اتن مدت کے بعد دیاجائے گا، اس سے پیہلے اختیار مطالبہ نہ ہو گا اور اگر مطالبہ کرے تو باطل ونا مسموع ہود غیرہ فرار شرطیں اس قسم کی کرلی ہوں تو وہ سب باطل ہیں اور قرض دہندہ کو ہر وقت اختیار مطالبہ ہے لانہ تبرع و لا جبر علی المتبرع و قلہ نص فی الاشباہ و الدر و غیر ہما انہ لا یصح تا جنیل القرض.

🗱 فتادیٰ رضوبہ میں ہے: مال تجارت جب تک خود یا دوسرے مال زکاۃ ہے مل کر قدرِ نصاب اور حاجتِ اصلیہ مثل دین زکاۃ وغیرہ سے فاضل رہے گا،ہر سال اس پر تازہ زکاۃ داجب ہوگی۔(۲) 🐝 فتادیٰ رضوبہ میں ہے: دین عبد (یعنی بندوں میں جس کا کوئی مطالبہ کرنے والا ہو، اگرچہ دین حقیقة ًاللّٰہ عز وجل کا ہوجیسے دین ز کا ۃ جس کا حق

مطالبہ باد شاہِ اسلام اعزاللّٰہ نصرہ کوہے )انسان کے حوائج اصلیہ سے ہے ایسادین جس قدر ہو گااتنامال مشغول بحاجت اصلیہ قرار دے کر کالعدم ت*ظہرے* گااور باقی پرز کاۃواجب ہو گی اگر بقدر نصاب ہو۔<sup>(۳)</sup>

اس کے علاوہ بعض علما ے کرام نے ایسی، ی عبار توں کوبدائع، تا تار خانیہ اور قاضی خان کے حوالے سے نقل کیا ہے۔ [2] – کریڈٹ کارڈ کے دین کو مطلقاً وضع نہیں کیا جائے گابلکہ کل مال پر زکاۃ داجب ہوگی اگر الگ سے کوئی دین نہ ہو۔ یہ نظر یہ مندر جہ ذیل تین علما بے کرام کا ہے: (۱) مولانا محمد محسن رضابادی، گجرات (۲) مولانا محمد محمود اختر مصباحی، گجرات (۳) مولانا محمد کونین نوری مصباحی، گجرات۔

(۱) فتاوی عالم گیری، ج:۱، ص:۱۷۳، کتاب الزکاة، الباب الأول
 (۲) فتاوی رضو یه، ج:٤، ص:٤٢٤، رضا اکیدمی، ممبئی
 (۳) فتاوی رضو یه، ج:٤، ص:٤٠٥، رضا اکیدمی، ممبئی

| (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بير حضرات لکھتے ہیں:                                                                                        |
| ''اور جب بلاضرورت و حاجت ایساکریڈٹ کارڈ حاصل کرنا ہی گناہ ہے تو پھر اس سے قرض لی ہوئی رقم یا خریدے          |
| ہوئے سامان کی قیمت منع ز کاۃ میں موثر نہ ہوگی۔                                                              |
| بيرب تمام مقالات كاايك مختصر جائزه - اب درج ذيل امور تنقيح طلب ہيں:                                         |
| تنقيح طلب امور                                                                                              |
| الکریڈٹ کارڈ کے سلسلے میں (ملک یا بیرون ملک) ضرورت وحاجت کا تحقق ہو چچاہے یانہیں ؟                          |
| (۲) ضرورت و حاجت کے عدم تحقق کی صورت میں صرف حربی حکومتوں یا بینکوں کا جاری کردہ کارڈ حاصل کرنا جائزی       |
|                                                                                                             |
| 🐨 حکومت و بینک حربی ہوں یا اسلامی ، بہر صورت اگر کارڈ حاصل کرنے والا صراحت کر دے کہ مجھے سود و جرمانے       |
| کی شرطنظور نہیں اور اس کی نوبت نہ آنے دینے کاعزم مصم مرکھے تواس صورت میں کارڈ حاصل کرنے کی اجازت ہو سکتی ہے |
| یانہیں ؟ بیہ اجازیت صرف خواص کے خلیے ہوگی یاعوام وخواص ہر ایک کوعام رہے گی۔                                 |
| بن صور توں میں صرف شرائط سود کو تسلیم کرنالازم آئے، سود نہ دینا پڑے، ان کے لیے کیا تھم ہو گا؟ زکاۃ کس       |
| طرح نکالے؟                                                                                                  |
| اگر کارڈ ہولڈر کے ذمیہ کارڈ کے ذریعہ حاصل کیا گیا قرض یا ادھار خریداری کی رقم کی ادائیگی باقی ہو تو –       |
| [الف] سالانہ اقساط وضع کرکے زکاۃ نکالی جائے؟                                                                |
| [ب] ماہانہ اقساط کالحاظ کیا جائے؟                                                                           |
| [ج] حولانِ حول کے وقت جس قدر دین ہوسب کالحاظ کیا جائے ؟                                                     |
| [ د ] ایسے دیون کا کچھ لحاظ ہی نہ کیا جائے ؟                                                                |
| $\Delta \Delta \Delta$                                                                                      |

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دد م )



کریڈ کارڈ لینے اور اس کے ذریعہ معاملہ کرنے پر بحث ہوئی اور درج ذیل امور باتفاق آراطے ہوئے۔ کریڈ کارڈ کے ذریعہ قرض لینے کی صورت میں اصل رقم کی واپی کے ساتھ اضافی رقم بنام سود دینال زم ہے اس لیے کریڈ کارڈ کے ذریعہ قرض لینا ہر گر جائز نہیں۔ ہاں ! اجازت کی ایک صورت ہے وہ سے کہ قرض لینے کے باعث کارڈ ہولڈر کے لیے انکم نیکس دینے سے بچت ہوا در سے بچت سود میں دی جانے والی رقم سے زیادہ ہو۔ کارڈ ہولڈر کے لیے انکم نیکس دینے سے بچت ہوا در سے بچت سود میں دی جانے والی رقم سے زیادہ ہو۔ اور واپی رقم کے لیے انکم نیکس دینے سے بچت ہوا در سے بچت سود میں دی جانے والی رقم سے زیادہ ہو۔ ادر واپی رقم کے لیے ایک مدت مثلاً تیس دن ایسی رکھتا ہے جس کے اندر کارڈ ہولڈر رقم بینک کو دے دے تواصل رقم پر اسے کوئی زیادتی نہیں دین ہے ۔ اور اگر اس مدت سے زیادہ دنوں میں دے توجھی پانچ فیصد (یا کچھ کم ویش) فور آاسے دینا ہے بقیہ پنچانوے فیصد کی ادائیگی پر اسے اضافی رقم اور جرمانہ دینا ہوگا۔

اگر کارڈ لینے والایہ عزم رکھتا ہے کہ غیر سودی واپسی کی مدت مقررہ کے اندر وہ بینک کی رقم دے دے گااور اسی کوعملی شکل بھی دیتا ہے تواس پابندی کے ساتھ کارڈ لینااور اس کے ذریعہ معاملہ کرنا درست اور جائز ہے ۔ اور اگر زیادہ دنوں میں زائدر قم کے ساتھ ادائیگی کرناچا ہتا ہے یا سے عمل میں لاتا ہے تو یہ صورت ناجائز ہے۔

[اسی طرح اگراُدھار خریداری کی کوئی ایسی صورت قرار پاتی ہے جس میں بل کی ادائیگی بغیر سود کے نہ ہو توبیہ صورت بھی ناجائز ہے۔(مرتب غفرلہ)]

س اس بارے میں بیہ سوال زیر بحث آیا کہ کریڈٹ کارڈ لینے کے وقت سیہ معاہدہ ہو تا ہے کہ اس کے ذریعہ اگر کارڈ ہولٹرر خریداری کرے اور مقررہ مدت (مثلاً تیس دن) کے اندر بینک کا دَین اداکر دے تواسے کوئی زائدر قم نہ دینی ہوگی اور اگر ادائیگی اس مدت سے زیادہ ٹال دی تواسے ایک مقررہ شرح کے حساب سے زائدر قم بھی دینی ہوگی۔ کارڈ لینے والا اس (جدید سائل پر ملما کی را یک اور فیلے (جلد دوم) شرط کو قبول کرتا ہے جب کہ اس شرط کی ایک شق جائز و در ست ہے اور دوسری شق در ست نہیں بلکہ شرط فاسد ہے تو کار ذ لینے والا اسے قبول کر کے گنہ گار ہو گایا نہیں ؟ جب کہ اس کا عزم میہ ہے کہ میر اعمل صرف پہلی شق ( مقررہ مد ت کے اند اصل رقم اداکر دینے) پر ہو گا۔ بحث و تحیص کے بعد اس حل پر اتفاق ہوا کہ چوں کہ اصل گناہ زائد رقم دینا ہے اس کی وجہ سے اس کی شرط قبول کر بھی گناہ ہو تا ہے لیکن یہاں اس کے ساتھ ایک شرط ایسی بھی ہے جو زائد رقم دینا ہے اس کی وجہ سے اس کی شرط قبول کر میں کہ اور فی الواقع ای پر اس کے ساتھ ایک شرط ایسی بھی ہے جو زائد رقم دینا ہے اس کی وجہ سے اس کی شرط قبول کر میں کہ اور فی الواقع ای پر اس کے ساتھ ایک شرط ایسی بھی ہے جو زائد رقم دینا ہے اس کی وجہ سے اس کی شرط قبول کر میں ہوا نہ جارہ ہو تا ہے لیکن یہاں اس کے ساتھ ایک شرط ایسی بھی ہے جو زائد رقم دینا ہے اس کی وجہ سے اس کی شرط قبول کر میں کہ اور فی الواقع ای پر اس کا عل بھی ہو تا ہے ۔ ساتھ ہی اے سقوطِ خطرِ طریق و غیرہ کا فائدہ بھی حاصل ہور ہا ہے اس لیے خلاف عزم، محض یہ لفظی یاتحرین شرط گناہ نہیں ۔ لیے خلاف عزم، محض یہ لفظی یاتحرین شرط گناہ نہیں ۔ پنگ اس طرح کی شرط عائد کرتے اور اس پر عمل کر تایں ان مالی جرمانہ اور ہو دی ساتھ مشر وط معاملہ جائر نہیں اور جو ہو اکر بنیا دوں کی شرط عائد کرتے اور اس پر عمل کرتے ہیں انھیں ہدایت کی جاتی ہے کہ دوہ ایسی ناجائز شرطیں ختم کر کے صرف جائز بنیا دوں پر اپنالیں دین کریں۔ واللہ تعالی اعلم

\*\*\*

779 جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) رقات پر کمیشن کاحکم •• www.waseemziyai.com ۲<u>+</u>-سوال نامه - خلاصة مقالات \$ - في

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 1111 سوال نامه تحصيل صدقات يرميشن كاحكم ترتيب: مفتى محمد نظام الدين رضوى، ناظم مجلس شرعى، جامعه اشرفيه، مبارك يور بسم الله الرحمن الرحيم \* حامداً ومصلياً ومسلماً محصلین سے بشن پر چندہ کراناجائز ہے یاناجائز؟ حضرت مفتى أعظم ہند د الشطائي الجائز قرار ديتے تھے۔ آپ کا ايک مصد قد فتوىٰ خود راقم الحروف نے ديکھا ہے اور حضرت شارح بخاری ڈلنٹنظیٹے اور حضرت بحر العلوم مذخلیہ العالی سے سنابھی ہے حضرت علامہ و مولا ناخواجہ غلفر حسین صاحب دام ظلہ العالی سے ان کے قیام براؤں شریف کے زمانے میں راقم الحروف نے اس سلسلے میں دریافت کیا تھا توانھوں نے حضور فتي أظلم بِمَالِيْضِيُّهُ كا يہى موقف بتايا، نيزاپنے لکھے ہوئے فتوے كائلس دياجس پر حضرت كى تصديق تھى \_حضرت بحرالعلوم كامزيد بيان بكه: ''خیال ایساآ تا ہے کہ حضرت مولاناغلام یزدانی صاحب ڈ لیکھیلی نے کمیشن کی حلت کاسب ضرورت شرعیہ کو قرار دیا تھالیکن حضرت مفتی عظم عِلالِحِنْے کا فرمانا بیہ تھا کہ ضرورت شرعیہ تقق نہیں اور اس کے ثبوت میں خود اپنے مدر سہ کو پیش فرماتے تھے کہ یہاں بغیر کمیشن کے ہی وصولی چندہ محقق ہے۔'' حضرت شارح بخاری ڈائٹنے پڑے بھی کئی دفعہ سے بیان فرمایا کہ حضرت مفتی اعظم ہند ڈائٹنے فرماتے تھے کہ ضرورت کتحقق نہیں ہے اور ثبوت میں اپنے مدر سٹظہر الاسلام کو پیش فرماتے اور عدم جواز کی وجہ بیہ بتاتے کہیشن ''قفیز طحان'' کے تحکم میں ہے۔ مگر آن صالات بہلے کی بہ نسبت بہت بدل چکے ہیں ۔اب اگر کمیشن پر چندہ کا دروازہ بند کر دیا جائے تو مد ارس موت

| ( ""             | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) )                                                              |  |  |  |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| يد ود كرنى       | وحیات کی شکش میں مبتلا ہو سکتے ہیں یا پھر اساتذہ، طلبہ، درجات، شعبہ جات اور دوسرے عملہ کی تعداد بہت مح           |  |  |  |
|                  | پڑے گی۔ خود حضرت مفتی اعظم ہند ڈانٹنظائی کے عہد میں بھی کچھ علما کو ضرورت کے تحقق کا احساس ہونے لگا تھا۔ ا       |  |  |  |
| ، ایک بار        | عام طور پر مدارس اس میں مبتلا بھی ہوچکے ہیں۔اس لیے ضرور ت محسوس ہوئی کہ آج کے بدلے ہوئے حالات میں                |  |  |  |
|                  | پھراس مسئلے پر غور کرلیاجائے۔ درج ذیل سوالات کی روشنی میں مسئلے کی تنقیح ہو سکتی ہے۔                             |  |  |  |
|                  | (1) کمیش پر چندے کابیہ معاملہ کس عقد شرعی کے تحت آتا ہے اور سفراکی شرعی حیثیت کیا ہے ؟                           |  |  |  |
| " مباح           | (۲) کیا آج کے دور میں ضرورت شرعیہ تحقق ہو چک ہے جس کی بنا پر چندے کے کمیشن میں '' قفیز طحان                      |  |  |  |
|                  | بوجائے؟                                                                                                          |  |  |  |
|                  | <b>(۳)</b> اور کیا بہر حال یہاں اس امر کی گنجائش ہے کہ اگر یہ وقت معاہدہ یہ صراحت کر دی جائے کہ اجرت ہ           |  |  |  |
| سر قاسی          | ہوئی رقم سے نہ دیں گے تواجارہ جائز ہوجائے گو کہ بعد میں اجرت اس عطیہ کی رقم سے یابعد حیلہ شرعیہ زکاۃ دغیرہ '     |  |  |  |
| ziya             | واجبہ کی رقم سے یادوسرے کی وصول کر دہ رقم سے یاان کے سوائسی اور رقم سے دی جائے ؟                                 |  |  |  |
| با شرع           | <b>(۲۰-الف)</b> اگر قاضی شریعت یا علم علماے بلد دیانت دار کین کو بحیثیت عامل مقرر کردے توکیا وہ ''عام            |  |  |  |
| ase              | ہوں گے جو مصارف زکاۃ سے ہیں؟                                                                                     |  |  |  |
| ىب ہوگا          | <b>(ب)</b> اگرجواب اثبات میں ہو توسوال نمبرا – ۲ کے مطابق کمیشن کو مباح مان کراسی کوجاری رکھنا زیادہ منا۔<br>پار |  |  |  |
| ξ                | یا عامل کانفر رکر کے اصل منصوص طریقے کو اختیار کرنازیادہ مناسب ہوگا؟                                             |  |  |  |
| ہوجائے           | (۵) اور بہر حال اجیریاعامل اپنی وصول کر دہ زکاۃ یاعظیہ سے چھر قوم اپنے طور پر خرچ کرلے توکیا زکاۃ ادا            |  |  |  |
|                  | گی ؟ اور بہر حال اجیر یاعامل کے لیے کیا حکم ہے ؟                                                                 |  |  |  |
| ایک ضروری گذارش: |                                                                                                                  |  |  |  |
|                  | تنقیح وتحقیق کی سہولت کے لیے سوال نامے کے ساتھ اس موضوع سے متعلق ایک مضمون بھی حاضرِ خد م                        |  |  |  |
|                  | اگراس میں درج احکام، جزئیات، تنقیح، توجیہ ،حل میں سے کسی سے آپ کواختلاف ہے تواسے اپنی دلیل کے ساتھ <sup>من</sup> |  |  |  |
| تھ اپنے          | کریں، یاکوئی مقام تشنہ، یا تنقیح طلب ہے تو تفصیل و تنقیح فرمائین اور جن امور سے اتفاق ہوا نفیس اختصار کے سا      |  |  |  |
|                  | جوابات میں ذکر فرمادیں، بحث کی حاجت نہیں اور مضمون میں درج جزئیات کی طرف صرف اشارہ کافی ہے۔                      |  |  |  |

ے کہ حرف سرف اسارہ کان ہے محمد نظام الدین رضوی خادم جامعہ اشرفیہ ، مبارک یور

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) \*\*\* بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله وكفيٰ والصَّلاة والسَّلام على عباده الَّذين اصطفىٰ وحبيبه اجتبى، وعلى اله وصحبه نجوم الهدىٰ وكُلّ من اهتدىٰ سفراو محصّلین کے ذریعہ زکاۃ وصد قات اور عطیات کی وصولی پر جو معاوضہ دیاجا تاہے، دہ شرعی نقطۂ نظر ہے، اجرت ہے اور مدارس وسفرائے در میان اس کے لیے جو معاہدہ ہوتا ہے وہ عقد اجارہ ہے۔ کیوں کہ اجارے میں : (1) یاتوکس کے مکان، ڈکان، زمین، سامان وغیرہ سے تفع اٹھانے کاکرایہ دیاجاتا ہے۔ (۲) یاکوئی کام کرنے، کرانے پر مزدوری دی جاتی ہے ۔۔ اور دونوں پر ہی اجارے کا اطلاق ہوتا ہے۔ یہاں چندہ کرنے پر سفیر کو مزدوری دی جاتی ہے ،اس لیے بیا بھی اجارہ ہوا، بیالگ بات ہے کہ بیا اجارہ کی نوع دوم سے ہے۔ فتاوى مندبيه كتاب الاجارة مي ب: "انها نوعان، نوعٌ: يرد على منافع الأعيان كاستئجار الدّور والأراضي والدّوابَ وما أشبه ذلك. ونوع: يرد على العمل كاستئجار المحترفين للأعمال كالقصارة والخياطة والكتابة وما أشبه ذلك. كذافي المحيط. '' (0 اجارہ کی دوقسمیں ہیں: ایک : وہ اجارہ جو چیزوں سے نفع اٹھانے کا ہو تا ہے۔ جیسے مکان ، زمین ، چو پاپے اور ان جیس دوسری چیزوں کو کرایے پر لینا۔ دوسرے : وہ اجارہ جو کام کرنے کا ہوتا ہے۔ جیسے دُھلائی، سلائی، کتابت اور ان جیسے دوسرے کامول کے پیشہ وروں کواجرت پرر کھنا۔ایہاہی ''محیط'' میں ہے۔(م ساجد) ہدایہ میں ہے: "وربما يقال: الاجارة قديكون عقدًا على العمل كاستئجار القصّار والخياط، ولابدأن يكون العمل معلومًا، وذلك في الأجير المشترك وقديكون عقدًا على المنفعة كما في أجير الوَحْدِ. ولابد من بيان الوقت اه . ``(٢) اجارہ کی تقسیم اس طرح بھی کی جاتی ہے کہ اجارہ تبھی عمل (کام) کا ہوتا ہے۔ جیسے دھونی اور درزی کواجرت پر رکھنا۔ اس اجارہ میں عمل کا معلوم ہوناضر دری ہے۔اور بیر صورت ''اجیرشترک'' میں ہوتی ہے۔ادراجارہ کبھی منفعت کا ہوتاہے۔ یہ صورت ''اجیرخاص'' میں ہوتی ہے۔اس میں وقت کابیان ضروری ہے۔(م ساجد) (١) الفتاوي الهندية، ص: ٢١٤، ج: ٤، الباب الأول في تفسير الإجارة وبيان انواعها

(٢) هدايه، جـ ٣، ص: ٢٧٨، كتاب الإجارات قبيل "باب الأجر متى يستحق، مجلس بركات

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 177 سی عوض پر کام کرنے والے کو ''اجیر''اورعوض کو ''اجرت '' کہاجا تاہے۔فتادیٰ رضوبہ ، بہار شریعت اور دوسری کتب فقہ میں بھی ایسا ہی ہے۔ اجیر دوطرح کے ہوتے ہیں: ایک : تودہ جو کسی خاص فرد ، فرم یاادارے کا پابند ہو تاہے اور اس کے لیے ڈیوٹی کا دقت بھی مقرر ہو تاہے کہ بیہ اس وقت میں دوسرے کا کام نہیں کر سکتا۔ اسے عام بول چال میں ''نخواہ دار ملازم'' کہتے ہیں اور عرف شرع میں اسے '' اجیر خاص'' کہاجاتا ہے۔ یعنی خاص تخص کا مزدور جس سے ڈیوٹی کے وقت میں بس وہی کام لے سکتا ہے۔ **دوسرا:** دہ اجیر جوکسی ایک فرد ، فرم یا ادارے کا پابند نہیں ہو تاکہ کسی دقت مقرر میں بیہ اسی کا کام کرے ، بلکہ ایے دوسرے کا کام کرنے کابھی اختیار ہوتا ہے۔ یہ کام کرنے کے حساب سے مزدوری پاتا ہے کہ جتنا کام کرے گا، اس کے حساب سے مزدوری پانے گا۔ کام زیادہ ہو گا تو مز دوری بھی زیادہ ہوگی اور کام کم ہو گا تو مزدوری بھی کم ہوگی۔ جیسے درزی، دھونی، حجام، کاتب، ملاح، دلال، کمیشن ایجنٹ وغیرہ اسی طرح کے اجیریا مزدور ہیں۔ ایسے اجیر کو فقہ کی اصطلاح میں ''اجیر مشترک ''کہاجاتا ہے کہ وہ بہ طور اشتراک سب کامز دور ہو سکتا ہے ، جو چاہے اس سے کام کرا لے۔ ہ بیصرف کام کرنے پر اجرت کاحق دار ہوتا ہے جب کہ اجیر خاص کام نہ ہونے کی صورت میں صرف ڈیوٹی پر حاضر رہنے کے سبب تھی اجرت كاحق دار ہو تاہے۔

در مختار میں ہے:

"الأجراء على ضربين: مشترك وخاص فالأول: من يعمل لالواحد كالخياط ونحوه أو يعمل له عملاً غير موقت كان استاجره للخياطة في بيته غير مقيّدة بمدة كان أجيراً مشتركا وإن لم يعمل لغيره ... ولا يستحق المشترك الأجر حتى يعمل كالقصّار ونحوه كفتال وحمال ودلال وملاح ... والثاني: وهو الأجير الخاص، ويسمى "أجير واحد" وهو من يعمل لواحدٍ عملاً موقتًا بالتخصيص ويستحق الأجر بتسليم نفسه في المدة وان لم يعمل كمن استوجر شهرًا للخدمة أوشهرًا لرعى الغنم المسمى بأجر مسمى.اه."<sup>(1)</sup>

اجیر دوشم کے بیں: مشترک اور خاص - "اجیر مشترک" وہ ہے جوایک ہی شخص کے لیے کام نہ کرے۔ جیسے درزی وغیرہ یاایک ہی شخص کے لیے کام کرے لیکن اس کام میں وقت کی پابندی نہ ہو مثلاً۔ کوئی درزی کو کپڑا سینے کے لیے اپنے گھر رکھے اور اس کے لیے وقت کی پابندی نہ ہو تو وہ "اجیر شترک" ہے اگر چہ دوسرے کا کام نہ کرے ..... اجیر شترک کام پورا کر لینے کے بعد ہی اجرت کاحق دار ہوگا۔ جیسے دھونی ، رسی میٹنے والا، قلی ، دلال اور ملاح وغیرہ۔ دو مرکی قشم: "اجیر خاص" ہے۔ اس کو "اجیر واحد" بھی کہتے ہیں۔ بید وہ اجیر جوایک شخص کا کام کرے ایک شترک کام کو ر

در مختار، ص:٨٧، ٩٥، ج:٩، باب ضهان الأجير، دار الكتب العلميه بيروت

كان هو العمل أو أثره كان له أن يعمل للعامة لأن منافعه لم تصر مستحقة لواحدٍ فمن هذا الوجه يسمى أجيراً مشتركًا: قال: **والأجير الخاص**: الذى يستحق الأجرة بتسليم نفسه فى المدة وان لم يعمل كمن استوجر شهرًا للخدمة أولرعى الغنم وانما سمّى أجير واحد لأنه لا يكنه أن يعمل لغيره لأن منافعه فى المدة صارت مستحقة له والأجر مقابل بالمنافع ولهذا يبقى الأجر مستحقًا وان نقض العمل. اه.<sup>(1)</sup>

اجیر دوفشم کے ہیں: اجیر مشترک اور اجیر خاص۔ اجیر مشترک وہ ہے جو کام پوراکرنے کے بعد بی اجرت کا حق دار ہوتا ہے۔ جیسے رنگ ریزاور دھوبی۔ اجارہ اگر عمل (مثلاً گپڑاد صلنے) یا اس کے انز (مثلاً گپڑار نگنے) کا ہوتواجیر کے لیے ہر کسی کا کام کرنا جائز ہے کیوں کہ اس صورت میں اس کے کام کاحق دار کوئی ایک فردنہیں ہوتا ہے اور اسی وجہ سے اس کو'' اجیر مشترک'' کہاجاتا ہے۔

امام قدوری بطلی فرماتے ہیں: اجیر خاص وہ ہے جو مقررہ وقت میں کام کے لیے حاضر رہے ہے اجرت کا حق دار ہوجاتا ہے اگرچہ (کام نہ ملنے کی وجہ ہے) کام نہ کرے۔ جیسے وہ شخص جسے ایک ماہ خدمت کرنے یا بکریاں چرانے کے لیے اجیر رکھا گیا۔ اسے '' اجیر واحد'' بھی کہا جاتا ہے اس لیے کہ وہ (مقررہ وقت میں) دوسرے کا کام نہیں کر سکتا کیوں کہ اس وقت میں اس کے کام کا حق دار کام پر رکھنے والا ہوتا ہے اور اجرت کام کاہی بدل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اجیر خاص اجرت کا حق دار رہتا ہے اگر چہ اس کا کام ختم کر دیا جائے۔ (م۔ ساجد)

بہار شریعت میں ان جزئیات کی ترجمانی ان الفاظ میں ہے:

''اجیر دونسم کے ہیں: اجیر مشترک واجیر خاص ۔ **اجیر شترک**: وہ ہے جس کے لیے سی وقت خاص میں ایک ہی تخص کا کام کر ناضر وری نہ ہو، اس وقت میں دو سرے کا بھی کام کر سکتا ہو۔ جیسے دھونی، خیاط، حجام، حمال وغیر ہم جوا یک شخص ک کام کے پابند نہیں ہیں اور **اجیر خاص**: ایک ہی شخص کا پابند ہو تاہے۔'' **مسئلہ:** کام میں جب وقت کی قید نہ ہو، اگر چہ وہ ایک ہی خص کا کام کرے ، یہ بھی اجیر شترک ہے۔ مثلاً درزی کو اپنے

گھر میں کپڑے سینے کے لیے رکھااور سے پابندی نہ ہو کہ فلاں وقت سے فلال وقت تک سے گااور روزانہ یاما ہوار سے اجرت دی

(۱) هداية، باب ضهان الأجير، ص:۲۹۲، ۲۹٤، ج:۳، مجلس بركات

(۱) بهارِ شریعت، حصه: ۱۶، ص: ۱٤٤، بحواله درِ مختار (۲) فتاوی رضویه، ص: ۲۶، ج: ۱، مکتبه رضا اکیدْمی

(جدید مسائل پر ملاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 ۲۳.۷ ج) وہ کسی بھی حال میں صرف ڈیوٹی پر حاضری کی وجہ ہے اجرت کاحق دار نہیں ہوتا، بلکہ صرف کام کرنے پر اجرت کاحق دار ہوتاہے۔ وہ بھی جتنا کام اتنادام۔ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمة والرضوان نے ڈاک خانہ کو'' اجیر شترک کی دکان'' کہاہے کیوں کہ اس میں بیہ سارے اوصاف پائے جاتے ہیں۔لہذ ااجیر شترک قرار پائیں گے اور شرعاً اجارہ مطلقًا جائز ہے۔ خواہ کام کرنے والااجیر خاص ہویا اجیر مشترک کہ احادیث نبویداس باب میں مطلق دارد ہیں۔ جیسا کہ ہدایہ کتاب الاجارات کے درج ذیل اقتباس سے عمال ہے: انا جوزناه لحاجة الناس اليه وقد شهدت بصحتها الآثار وهي قوله عليه الصلوة والسلام: "اعطوا الأجير أجره قبل ان يجف عرقه" وقوله عليه السلام: "من استأجر أجيراً فليعلمه أجره"() ہم نے اجارہ کواس لیے جائز قرار دیا کہ لوگوں کواس کی حاجت ہے اور احادیث نبوبیہ بھی اس کی صحت کی شاہد ہیں۔ مثلاً حضور ﷺ بن ارشاد فرمایا کہ اجیر کواس کا پینہ خشک ہونے سے پہلے اجرت دے دو۔ نیز ارشاد رسالت ہے کہ جو کوئی کسی کواجیر رکھے تواہے اس کی اجرت بتادے۔ اس لیے ملین کابداجارہ جائز ہوناچاہیے۔ مگر اجارہ بھی بیچ کی طرح شروط فاسدہ سے فاسد ہوجاتا ہے۔ جیسا کہ فقہاے کرام نے کتاب الاجارات میں اس کی صراحت فرمائی ہے۔ اور مسئلہ دائرہ اجارہ فاسدہ کی ایک شق ''قفیز طحان'' کے فساد کے دائرے میں آتا ہے۔ اس لیے اسے ناجائز ہونا چاہیے۔ قفیزا یک عربی پیانے کا نام ہے جوبارہ صاع کا ہوتا تھا۔ ایک صاع کا وزن چار کلوچورانوے گرام۔ توبارہ صاع کا مہر كلو ١٢٨ ر أرام - غياث اللغات مي ب: **د دقفیز** به <sup>قت</sup>ح اول دسر ثانی دیاہے معروف وزامے معجمہ پیانہ است مقدار دداز دہ صاع وہر صاع ہشت رطل باشد۔ از منتخب \_ (غماث اللغات) یعنی قفیزایک پیانہ ہے بارہ صاع کا اور صاع آٹھ رطل کا۔ منتخب میں ایسا بی ہے اور البشير شرح نحو مير ميں حضرت صدر العلمامولا ناغلام جيلاني مير تھي طلق کھتے ہيں کہ: " قفیزایک پیانہ ہے جس میں ۸۰( اتّی) کے سیر سے ۱۳۳ سیر سر جھٹانک ایک روپہ بھرغلہ آتا ہے ۔"<sup>(۲)</sup> اور طحان کامعن ہے: " پینے والا"- ایک خاص مقدار میں آٹا پینے پر اس آٹے میں سے ایک قفیز پینے والے کو دیتے تھے،اس لیے ''قفیز طحّان'' کے نام سے موسوم کیا گیا۔

(۱) هدایه، کتاب الاجارات، ص:۲۷۷، ج:۳، مجلس برکات
 (۲) البشیر شرح نحو میر، ص:۱۰۹

اس کی مختصر تشریح میہ ہے کہ پہلے کے زمانے میں آٹا چکی چلانے کے لیے کسی کا بیل کرایے پر لے لیتے اور اس کے بدلے میں اس کے پیسے ہوئے آٹے سے ایک قفیز آٹا اجرت قرار پاتا یا کسی انسان سے سیہ معاملہ طے پاتا کہ وہ اس کا آٹا پی دے اور اسی پسے ہوئے آٹے سے آدھایا تہائی یا چوتھائی آٹا مزدوری لے لے۔اللّہ کے رسول مِثْلَقَتْنَا مَدْیَا سے منع فرمادیا کیوں کہ کام کرانے والاوقت عقدوہ مزدوری دینے پر قادر نہ تھا۔

فقتہا ے کرام نے اس سے بیہ ضابطہ استنباط فرمایا کہ اس کے سوابھی کوئی کام کرایا جائے اور اس میں سے اجرت دینا طے ہوتودہ ''قفیز طحان'' کے معنی میں ہے۔لہذا اس کا حکم بھی یہی ہے کہ وہ ناجائز دفاسد ہے اور مسلہ دائرہ میں بعینہ یہی شکل پائی جاتی ہے۔ کیوں کہ محصّلین اور ارباب مدارس کے مابین معاہدہ یہ ہوتا ہے کہ وہ جو پچھ بھی وصول کریں گے اس کا ۲۰ ( ۲۰ س صد مثلاً اسے بطور حق المحنت ملے گا۔ اس سے ظاہر یہی ہے کہ وہ جو چندہ کریں گے اسمیں ۲۰ رای میں اجرت دینا طے جائے گی۔ تو معلوم ہوا کہ اس کی دفتیز طحان'' کا خبت موجود ہے جو اجارہ کوفاسد بنانے اور ناجائز کھر انے کے لیے کافی ہے۔ ہمار شریعت میں اس کی وضاحت ان الفاظ میں کی گئی:

''اجارہ پر کام کرایا گیااور بی قرار پایا کہ اسی میں سے اتناتم اجرت میں لے لینا۔ بید اجارہ فاسد ہے ، مثلاً کپڑا بننے ک لیے سوت دیااور کہ دیا کہ آدھا کپڑا اُجرت میں لے لینا یاغلہ اٹھا کر لاؤاس میں سے دوسیر مزدوری لے لینا یا چک چپانے ک لیے بیل لیے اور جو آٹا بیسا جائے گااس میں سے اتنا اجرت میں دیاجائے گا، یوں ہی بھاڑ سے چنے وغیرہ بھنواتے ہیں اور بہ ٹھہرا کہ ان میں سے اسٹے بھنائی میں دئیے جائیں گے۔ بیرسب صورتیں ناجائز ہیں۔<sup>(1)</sup>

در مختار میں اس کا تعارف ان الفاظ میں ہے:

"ولو دفع غزلا لاخر لينسجه له بنصفه اي بنصف الغزل أو استأجر بغلاً ليحمل طعامه ببعضه أو ثوراً ليطحن بره ببعض دقيقه فسدت في الكل لأنه استأجره بجزء من عمله والأصل في ذلك نهيه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم عن قفيز الطّحان." (٢)

اگرنسی کوکپڑا بننے کے لیے سوت دیااور طے پایا کہ اسی میں سے آدھا کپڑا مزدوری ہوگی یاغلہ لادنے کے لیے خبر کرا سے پر لیااور طے پایا کہ اسی میں سے اتناغلہ کرایہ ہو گایا گیہوں پینے کے لیے بیل لیااور طے ہوا کہ اسی میں سے اتنا آثا کرایہ ہوگا۔ ان سب صور توں میں اجارہ فاسد ہے۔ اس لیے کہ ان میں اجیر ہی کے عمل سے حاصل ہونے والی چیز میں سے کچھا جرت میں دینا طے پایا۔ اور اس باب میں اصل حضور ہوتی تائی کا ''قضیز طحان'' سے منع فرمانا ہے۔ (م ۔ ساجد) فتاویٰ ہند ہیہ میں ہے:

(!) بهارِ شريعت، ص:١٣٩، حصه:١٤ (٢) الدر المختار، علىٰ هامش رد المحتار، ص:٧٩،٧٨، ج:٩، باب الاجارة الفاسدة، دار الكتب العلمية، بيروت

(١) الفتاوى الهندية، ص: ٤٤٤، الفصل الثالث في قفيز الطحان و ما هو في معناه من الباب الخامس عشر (٢) الدر المختار على هامش رد المحتار، ص:٧٩، ج:٩، باب الاجارة الفاسدة، دار الكتب العلمية، بيروت.

(چدید مسائل پر ملهاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) دينًا في الذمة، ثم إذا جاز يجوز أن يعطيه رُبُعَ دقيق هذه الحنطة إن شاء. كذا في المحيط. " (١) اس سلسلے میں جواز کی راہ تلاش کرنے دالے کے لیے حیلہ بیر ہے کہ گیہوں والا اچیر سے شرط کرلے کہ ایک قفیز عمدہ آٹا مز دوری دوں گااور بیرند کیے کہ اس گیہوں کے آٹے ہے دوں گایا یہ شرط کرلے کہ اس گیہوں کا چوتھائی عمدہ آثامز دوری دوں گا۔ ان دونوں صور توں میں جواز کی وجہ بیاہے کہ جب خاص اسی گیہوں کا آٹا دینا طے نہیں ہو گا توصرف اتنا آٹا دینا ذمہ میں داجب ہوگا۔اس لیے کہ اجرت میں جس طرح بیہ جائز ہے کہ اس کی طرف اشارہ کرکے متعیّن کر دیاجائے ، اسی طرح بیہ بھی جائز ہے کہ وہ ذمہ میں متعیّن ہو۔ پھر جب اجارہ جائز ہو گیاتواب اگر اس گیہوں کے آٹے کا چوتھائی حصہ اجرت میں دینا چاہے تودے سکتا ہے۔ ایسابی "محیط" میں ہے۔ (م-ساجد) بہار شریعت میں ہے: ''صورت جواز کی بیر ہے کہ مثلاً کہ دے کہ دوسیر غلبہ مزدوری دیں گے ، بیر نہ کہے کہ اس میں سے دیں گے ۔ پھر اگر اس میں ہے دے دے جب بھی حرج نہیں۔" (۲) ان جزئیات سے بدام عیال ہوکر سامنے آگیاکہ: چندے کے روپے دفتر میں جمع ہوں تواس سے پیش دیناجائز؟ اگر چندے کے روپے عطیات کے ہوں، زکاۃ دغیرہ صد قات داجبہ کے نہ ہوں تو دفتر میں جمع کرنے کے بعد جب بھی مدرسہ کی طرف سے اجرت دی جائے گی جائز ہوگی کہ بیدادا کی بہ ظاہر گوکہ اس روپے سے محسوس ہور ہی ہے مگر: **اولاً:** جب اس روبے سے دینا طے نہ ہوا تھا اور عقد اجارہ جائز تھا تواب کسی بھی روپے سے اجرت دینا جائز ہوگا، جبیہا کہ درج بالاجزئیات سے عیاں ہے۔ ث**انیاً:** یہ عین چندے کے روپے سے دینانہیں ہے کیوں کہ روپے پیے عقود وفسوخ میں متعیّن نہیں ہوتے، حبیباکہ درج ذیل جزئیہ سے واضح ہے: "فان تزوّجها على الف فقبضتها ووهبتها له ثم طلقها قبل الدخول بها رجع عليها بخمس مأة، لأنه لم يصل اليه عين مايستوجبه، لأن الدارهم والدنانير لاتتعينان في العقود و الفسوخ. '' (٣) مرد نے عورت سے ہزار روپے مہر پر نکاح کیا، عورت نے اس پر قبضہ کرکے شوہر کو ہبہ کر دیا، پھر شوہر نے اس کے ساتھ خلوت و کیجائی سے بہلے ہی طلاق دے دی تودہ عورت سے پانچ سوروپے واپس لے گا، کیوں کہ اسے ہبہ کے ذریعہ اصل وہ روپے نہیں ملے ہیں جن کا بیستحق ہے ،اس لیے کہ درہم ودینار ( روپے واشر فی )عقود دفسوخ میں متعیّن نہیں ہوتے۔ (١)الفتاوي الهنديه، ص:٤٤٤، ج:٤، الفصل الثالث في قفيز الطّحّان وماهو في معناه من الباب الخامس عشر. (۲) بهار شریعت، ص:۱۳۹، حصه: ۱۶. (٣) هدایه، ج.۲، ص:۳۲۸، باب المهر، مجلس برکات.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 191

## صد قات داجبہ کے روپے سے بعد حیلہ پیشن دیناجائز:

رہ گئے صد قات داجبہ مثل زکاۃ ،صدقۂ فطرد غیر ہاتو حیلۂ شرعیہ کے بعد اس طرح کے روپے سے بھی کمیشن دینا جائز ہونا چاہیے۔ کیوں کہ حیلۂ شرعیہ کے ذریعہ اصل مالک کی ملک ختم ہوجاتی ہے اور روپے فقیر کی ملک میں چلے جاتے ہیں ۔ پھر وہ مدر سے کو چندہ دیتا ہے توانجام کاریہ بھی چندہ ہوجاتا ہے۔

یہ لفظ دیگر شرعی نقطۂ نظر سے ملک کے بدلنے سے شے کاعین بھی حکماً بدل جایاکر تاہے ، جیساکہ ار شاد نبو ی ٹٹانڈا پڑ سے اس کا ثبوت ملتا ہے:

صحیحین وغیرہ میں ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضائق کی دوایت ہے کہ آپ کی آزاد کردہ لونڈی یا مناتبہ حضرت بریرہ رضائق پیلی صدقہ کا گوشت پکار،ی تھیں، سرکار علیہ الصلوۃ والسلام نے اس میں سے کچھ تناول فرمانا چاہاتو عرض کی گئی کہ وہ حضرت بریرہ کوصدقے کے طور پر دیا گیاہے ۔ فرمایا:

> ''هو لها صدقة ولنا هدية .'' <sup>(۱)</sup> بیگوشت بریرہ کے لیے **صدقہ ہے** اور ہمارے لیے اس کی طرف سے ہدید و تحفہ۔ اس حدیث کے ذیل میں حضرت علامہ احمد جیون <sub>ڈانٹی</sub> قلی م طراز ہیں :

"ان تبدّل الملك يوجب تبدّل العين حكمًا، فاذا كان العبد مملوكًا للمالك كان شخصًا آخر ثم اشتراه الزونج كان شخصًا آخر. واذا سلَّمه اليها كان شخصًا آخر. والحجَّة في هذا الباب أنّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم دخل على بريرة يوما فقدّمت اليه تمرًا وكان القِدرُ يغلى فقال عليه السلام: ألاتجعلين لنا نصيبًا من اللحم؟ فقالت: يارسول الله! انه لحم تُصدّق على، فقال عليه السلام: لكِ صدقة ولنا هدية. يعنى اذا أخذتِه من المالك كان صدقة عليكِ واذا أعطيته ايّانا تصير هدية لنا. فعلم أن تبدّل الملك يوجب تبدّلا في العين. وعلى هذا يخرج كثير من المسائل . اه. "(٢)

ہم (لی صرف میں برجا دے ملک برما ورا ہی صلح برے وہ کہ اور ہے جہر ہیں وہ غلام بیوی کو مہر میں دیا تو وہ تیسر ے شخص تھا، پھر جب اسے شوہر نے خرید لیا تو وہ دو سرے شخص کے حکم میں ہو گیا اور جب وہ غلام بیوی کو مہر میں دیا تو وہ تیس کے حکم میں ہو گیا۔ اور اس باب میں دلیل بیہ ہے کہ حضور نبی اکر م ہڑا تیک ڈیڈ ایک روز حضرت ہریرہ رضائی چاہی کے گھرتشریف لے گئے تو انھوں نے آپ کی ضیافت کے لیے کھجوریں پیش کیں اور ادھر ہانڈی میں گوشت کی رہا تھا تو سر کار علیہ الصلوۃ

 صحيح بخارى شريف، ص:٢٠٢، كتاب الزكوة، باب اذا تحوّلت الصدقة. صحيح مسلم شريف، ص:٣٤٥، ج:١، كتاب الزكوة، باب اباحة الهدية للنبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم وبني هاشم. طحاوى شريف، ص:٣٣٤، ج:١، باب الصدقة على بني هاشم من كتاب الزكوة.
 (٢) نور الانوار، ص:٤١،مباحث الأمر (جدید سائل پر علای رائیس اور فیصلے (جلد دوم) والسلام نے فرمایا: بریرہ !کیاتم ہمیں گوشت نہیں دوگی ؟ انھوں نے عرض کیا: یار سول اللہ ! وہ صدقہ کا گوشت ہے ۔ سر کار علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا: وہ تحصارے لیے صدقہ ہے اور ہمارے لیے تحصاری طرف سے ہدید ۔ یعنی جب تونے اسے مالک سے لیا تووہ تیرے لیے صدقہ تصااور جب توہمیں دےگی تووہ ہمارے لیے تحصاری طرف سے ہدید ۔ یعنی جب تونے اسے مالک ای شے کے بدلنے کو مسلزم ہے اور اس سے بہت سے مسائل مستنبط ہوتے ہیں ۔ (م - ساجد) اس کی نظیر مکاتب کا یہ مسلہ ہے کہ اس نے اپنی آزادی کے لیے زکاۃ وصول کرکے اپنے آقاکو دیا مگر بورا معاون نہ ادانہ کر سکاتو وہ مال زکاۃ اس کے آقاک لیے حلال ۔ وجہ وہ ہی ان زکاۃ کا ایک ملک سے دوسرے ملک میں منتقل ہونا ہے ۔ چنا نچہ

"قال (محمد في الجامع الصغير): وما أدّى المكاتب من الصَّدقات الى مولاه ثم عجز فهو طيِّب للمولى لتبدّل الملك فان العبد يتملكه صدقة والمولى عوضًا عن العتق. واليه وقعت الاشارة النبوية في حديث بريرة "هي لها صدقة ولنا هدية" ... ونظيره المشترى شراءً فاسدًا اذا أباح لغيره لايطيب له ولو ملّكه يطيب. اه." <sup>(1)</sup>

امام محمد ر ظلي الطبق نے جامع صغیر میں فرمایا: مکاتب نے اپنی آزادی کے لیے مال زکاۃ وصول کر کے کچھ روپے آقا کو دیے، لیکن طے شدہ رقم اداکرنے سے عاجز رہ گیا توجو کچھ دے دچکا ہے وہ آقا کے لیے حلال ہے ، اس لیے کہ ملکیت بدل گئی، کیوں کہ مکاتب (غلام) وہ روپے زکاۃ کی حیثیت سے لیتا ہے ادر آقا اس حیثیت سے لیتا ہے کہ وہ غلام کو آزاد کرنے کا بدلہ ہے۔ حضور بڑال اللی نے حدیث بریرہ میں اس جانب اشارہ فرمایا ہے کہ "وہ بریرہ کے لیے صدقہ ہے اور ہمارے لیے اس کی طرف سے بریں۔ "اس کی نظیر ہی ہے کہ عقد فاسد کے ذریعہ کوئی سامان خرید نے دالا اگر دوسرے کو اس سامان کے استعمال کی اجازت دے دے تواس کے لیے استعمال کرنا جائز نہیں ہو گا، لیکن اگر مالک بنادے تواب اس کے لیے استعمال کرنا جائز ہوجائے گا۔ (م ۔ ساجد) عنامیہ میں "تبترل الملک "کے تحت ہے:

"وتبدّل الملك كتبدّل العين. اه. "(<sup>۲</sup>) ملك كابرلناخودا*س شے كے برلنے كى طرح ہے -*(م-ساجد) الدراية فى تخريج احاديث الهدايه مي*ن ہے:* حديث: "هو لها صدقة ولنا هدية" فى قصة بر يرة. متفق عليه من حديث عائشة رضى اللہ تعالىٰ عنها.(")

> (۱) هدایه، ص:۳۲۳، ج:۳، باب موت المکاتب وعجزه، مجلس برکات (۲) الدرایة علیٰ هامش الهدایة،ص:۳۲۳،ج:۳،مجلس البرکات (۳)الدرایة علی هامش الهدایة،ص:۳۲۳،ج:۳، مجلسِ برکات

| (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                               |
| میں ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقتہ ﷺ کی روایت سے بخاری ومسلم نے تخریج کی ہے۔(م۔ساجد)                                 |
| بنابیہ شرح ہدا سے بی ہے:                                                                                            |
| "لتبدل الملك" اي: لتغّير الملك بتغير السبب وليس المراد منه التبدل حقيقة بأن يراد                                    |
| تبدّل الذات وانما المراد التبدّل الحكمي فافهم. '' ()                                                                |
| ہدایہ کی عبارت ''لتبدل الملك'' سے مراد سبب بدلنے سے ملک كابدلنا ہے۔ اس سے تغیر حقیق یعنی ذات كابدلنا                |
| مرادنہیں ہے ،بلکہ تغیر حکمی ہی مراد ہے ۔لہذااے سمجھے ۔ (م ۔ ساجد )                                                  |
| صد قات واجبہ میں جب تک حیلۂ شرعیہ نہ ہوجائے ، ان میں کوئی تصرف کرنا شرعاً جائز نہیں، اس لیے عین                     |
| صد قات کی رقوم ہے اجرت کے دینے پالینے کی کوئی صورت نہیں ۔ سوااس کے کہ کوئی ناخدا ترس بغیر حیلۂ شرعیہ کرائے          |
| دے دے یامحصل از خود لے لے ،اسے توکوئی جائز نہیں کہتا۔                                                               |
| جہاں تک اس بے بضاعت کی معلومات کا تعلق ہے '' اب عام طور سے یہی ہو تاہے کہ وصولی کے لحاظ سے اجرت                     |
| کاتعین ہو تاہے ،لیکن بیہ نہیں طے ہو تاکہ خاص وصولی ہی کے روپے میں سے کمیشن دیاجائے گااور نہ ہی کسی سفیریاکسی مہتم   |
| کی بیہ منشاہوتی ہے کہ خاص اسی روپے میں اجرت کی یادی جائے گی۔مقصود صرف بیہ ہو تاہے کہ جتنی بھی وصولی ہوگی ،اس کا     |
| ۲۰ ریا ۲۰ سر فی صد مثلاً کمیشن ہو گا،لیکن خاص اسی روپے میں سے ادا کی بھی ہوگی، بیرکسی کا مقصد نہیں ہو تا۔ اس لیے اب |
| اس اجارہ کے جواز بقدر ضرورت میں کوئی شبہہ نہیں رہ جاتا۔ " تاہم احتیاط سے سے کہ لفظوں میں بھی صراحت کر دی جائے       |
| کہ اجرت کا حساب تو کام کے لحاظ سے ہو گا، مگرمہتم کسی بھی رقم سے کمیشن دے سکتا ہے۔                                   |
| (۲) دوسری صورت: جو پہلی ہے آسان تربے، بیہ کہ محصّل کاتفرر مدرسہ کی انتظامیہ نہ کرے، بلکہ قاضی                       |
| شریعت ایک عامل کی حیثیت سے اس کاتفر رکرے ، جسے قرآن حکیم نے زکاۃ کے مصارف سے شار کیاہے۔ار شاد بار کی ہے:            |
| «إِنَّمَا الصَّدَة لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْعَامِلِيْنَ عَلَيْهَا ـ (٢)                                   |
| ز کاۃ فقراد مساکین اور عاملین کے لیے ہے۔                                                                            |
| (آیت میں اس کے بعد دوسرے مصارف بھی شار کیے گئے ہیں۔)                                                                |
| مجد داسلام امام احمد رضاقدس سرہ ارشاد فرماتے ہیں:                                                                   |
| "عامل زکاۃ جسے حاکم اسلام نے ارباب اموال سے تحصیل زکاۃ پر مقرر کیادہ جب تحصیل کرے توبحالت غنائقی بقدر               |
|                                                                                                                     |
| (١) البنايه شرح الهدايه، ص:٧٤٣، ج:٣، كتاب المكاتب وَ هكذا في الدر المختار وحاشيته رد المحتار في                     |

نفس الباب (٢) آية: ٦٠ . سورة التوبة ٩ (جدير مسائل پر علما كى رائين اور في طر (جلد دوم)) ايخ عمل كے لے سكتا ہے ، اگر ہائمى نہ ہو۔ "<sup>(1)</sup> فتاو كى عالم گيرى ميں ہے: "ومنها العامل: و هو من نصبه الامام لاستيفاء الصّدقات و العشور. كذا فى الكافى. و يعطيه ما يكفيه و أعوانه بالوسط مدة ذهابهم وَ إيابهم مادام المال باقيًا، الآ اذا استغرقت كفايته الزكاة فلا يزاد علىٰ النصف. كذا فى البحر الرائق. "<sup>(1)</sup>

ز کاۃ کاایک مصرف عامل ہے اور بیدوہ پخص ہے جسے حاکم اسلام نے صد قات اور عشر کی وصولی کے لیے مقرر کہا ہو۔ (ایسا ہی کافی میں ہے)عامل کو حق المحنت اتنادیا جائے جو اس کی وصولی پر جانے اور آنے کی مدت تک متوسط طور پر اس کو اور اس کے مد د گاروں کو کافی ہو، لیکن اگر اس کے اخراجات اس کی وصولی کا سارامال دینے پر پورے ہوں تو آدھے، سے زیادہ نہ دیا جائے۔ایسا ہی بحرالرائق میں ہے۔

تنوير الابصار ودر مختار ميں ہے:

"(وعامل فيُعطى) ولو غنيا، لاهاشميا (بقدر عمله) مايكفيه واعوانَه بالوسط، لكن لايزادعليٰ نصف مايقبضه. اه ملخصًا."(")

عامل کواس کے کام کے لحاظ سے اتنادیا جائے جواوسط خرچ سے اس کے اور اس کے مدد گاروں کے لیے کانی ہو، اگرچہ دہ نخی ہو،لیکن ہاشی نہ ہو۔ ہاں!جتنی رقم وصول کرکے لایا ہے ، اس کے نصف سے زیادہ نہ دیا جائے۔ اس صورت میں محصلین ''اجیر'' کے بجامے ''عامل'' کے نام سے موسوم ہوں گے اور خاص مال زکاۃ سے بھی انھیں

اں صورت یں بین ابیر سے بجائے عال سے ماہ سے کا ہے ہو تو ہوں سے اور حال ماں رکا ہے گا، یں گزارے کے لائق حق المحنت دینا، لیناجائز ہو گا، گوکہ دہ غنی ہوں۔

مسلمانوں کے زوال ولیتی کے اس عہد میں کہ حاکم اسلام نہیں پایاجا تااور بورے ملک کاکسی ایک عالم پر اتفاق د شوار ہے۔ مسلمانوں کا ''امیر شریعت '' اعلم علماے بلد ہے۔ جو اپنے شہر کے سنی عالموں میں سب سے زیادہ فقیہ مرجع فتویٰ ہو۔ فتاویٰ رضوبہ میں حدیقہ ند بہ سے ہے:

"إذا خلا الزمان من سلطان ذي كفاية فالأمور موكّلة الى العلماء و يلزم الأمةَ الرجوعُ اليهم و يصيرون وُلاةً. فاذا عسر جمعُهم على واحدٍ استقل كل قطر باتباع علمائه فان كثروا فالمتبع أعلمهم فان استووا اقرع بينهم."?

(۱) فتاوى رضويه، ص:٤٦٥، ج:٤، ، رضا اكيدمى، ممبئى (۲) الفتاوى الهندية، ص:١٨٨، ج:١، الباب السابع في المصارف، كتاب الزكاة (٣) تنوير الابصار، والدّر المختار فوق رد المحتار،ص:٢٨٤-٢٨٦،ج:٣،باب المصارف من كتاب الزكاة، دار الكتب العلمية، بيروت (٣) فتاوى رضويه، ج:٣، ص:١٩٩، كتاب الصلاة، باب صلاة الجعمة، رضااكيدمي

۲۰۰۰ میلوره (بیفره ۲) سیفون
 ۲۲) بهار شریعت، ص:۱۲٦، ج:۱٤

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

کریں تو جائزاور باعث اجرو تواب ہے، لیکن مدر سہ کے مال سے اس کی اعانت جائز نہیں، کیوں کہ وہ مال توخاص مدر سہ کے مصالح میں صرف کرنے کے لیے ہے تواسے اعانت مسلم میں صرف کر ناجائز نہ ہو گا کہ بیہ شے کے مقصود میں تغییر دیندیل ہوگی جس کی شرعاً اجازت نہیں۔ حتی کہ علما فرماتے ہیں کہ کسی غرض کے لیے کسی نے چندہ دیا اور کام کے بعد اس میں سے پچھ زلج رہا توبھی اسے دوسری غرض میں از خود صرف کرنا حرام اور اسی جیسی دوسری غرض میں صرف کرنا واجب ہے جب کہ چندہ دینے والے کا پتہ نہ چلے اور اگر اس جیسا کو کی دوسراکام نہ ملے تو فقر اپر تصدق کا تھم ہے، اعانت مسلم میں صرف کرنا حرام اور اسی جی کہ کی اب بھی اجازت نہیں، جیسا کہ امام احمد رضاقد س سرہ کے ارشادات ذیل سے واضح ہے، اعانت مسلم میں صرف کرنے

" چنده کاجورو پید کام ختم ،وکر بچ لازم ہے کہ چنده دینے والوں کو حصۂ رسدوا پس دیاجائے یاوہ جس کام کے لیے اب اجازت دیں، اس میں صرف ہو، بے ان کی اجازت کے صرف کر ناحرام ہے ۔ پال ! جب ان کا پند نہ چل سکے تواب بید چاہیے کہ جس طرح کے کام کے لیے چندہ لیا تھا، اسی طرح کے دو سرے کام میں اٹھائیں، مثلاً تعمیر مسجد کا چندہ تھا، مسجد تعمیر ہو چکی توباتی بھی کسی مسجد کی تعمیر میں اٹھائیں ۔ غیر کام مثلاً تعمیر مدر سہ میں صرف نہ کریں اور اگر اس طرح نہ پائیں تووہ باقی روپیہ فقیروں کو تقسیم کردیں ۔ دُتِّر مختار میں ہے:''ان فضل شدی ء ر د للمتصد ق ان علم و الاّ کفن به مثله و الاّ تصدق به.''اسی طرح فتادی قاضی خان وعالم گیر میہ وغیر ہما میں ہے۔''ان

"فهذا نص في الترتيب ولا شك أن باختياره يخرج عن العهدة بيقين ثم هذا وان لم يكن وقفًا فله شبه به ولا شك أن مراعاة غرض المالك أملك وأحكم فلذا عوّلنا عليه."(٢)

فتادی خانیہ دفتادی ہندیہ کی یہ عبارتیں مذکورہ ترتیب کے وجوب کے سلسلے میں صریح ہیں۔ آدمی اس ترتیب کو اختیار کرنے سے یقیناا پنی ذمہ داری سے بری ہو جائے گا۔ اور مندرجہ بالا مسلہ اگرچہ وقف کانہیں ہے ، کیکن اسے وقف سے مشابہت ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ مالک (وقف کرنے یا چندہ دینے والے) کی غرض کالحاظ رکھنا زیادہ مناسب اور بہترہے، اس لیے ہم نے اس پر اعتماد کیا ہے۔ (م۔ساجد)

ظاہر ہے کہ مدر سہ کے لیے جو کچھ وصولی ہوتی ہے وہ مدر سہ کی ضروریات سے عموماً فاضل نہیں بچتی اور اگر بچے بھی تووہ اس کے مصالح میں صرف ہوتی رہتی ہے اور مدر سہ کو ہمیشہ مزید رقم کی احتیاج ہوتی ہے ، اس لیے اے غرض مثل میں صرف کرنے یافقرا پر صدقہ کرنے اور معاونین سے اجازت لینے کا کوئی سوال ہی نہیں پیدا ہو تا اور بطور انعام یا اعانت اس میں سے کس کودینے کی توبھی اجازت نہیں ۔ حق کہ جس مسلم فقیر کے ذریعہ حیار شرعیہ کرایا جاتا ہے وہ اگر رقم وحق میں اس کے ایے خرص مثل میں سے کس کہ مدر سہ کے اغراض دمقاصد میں صرف کہ نہیں سے ای میں میں میں چھی ہوتی ہے ، اس کیے ای خرص مثل میں صرف

- (!) فتاویٰ رضو یه،ص:۳٦۸، ج:۲ ، رضا اکیدْمی، ممبئی
- (۲) فتاويٰ رضو يه،ص: ۳٤٠، ج:۲ ، رضا اکيدْمي، ممبني

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم) ) 112 اعانت یاانعام دیاجاسکتاہے توبھی اسے نہ دیناجا ہے کیوں کہ اہل خیرنے زکاۃ اس لیے دی ہے کہ انتظامیہ اس کاحیلۂ شرعیہ مدرسہ کے لیے کرائے ادر اس میں صرف کرے، نہ ہید کہ کسی رضا کار کی اعانت یا انعام کے لیے حیلہ کرائے۔ اس مقام پر دوضر دری باتیں خاص طور سے لائق توجہ ہیں جن کا خیال مدارس کی انتظامیہ اور سفراکولاز می طور پر رکھنا چا۔ ہے: (۱) شرح کمیشن کی مقدار: ظاہر ہے کہ زکاۃ ، فطرہ ودیگر صد قات داجبہ کے مصرف فقراے مسلمین دغیرہ ہیں ، مگر دنی علوم کے تحفظ دبقااور فروغ و ترقی کی اہم ترین ضرورت کے پیش نظر مد ارس اسلامیہ میں ان رقوم بوخرچ کرنے کے لیے حیلۂ شرعی کی اجازت دکی گئی ہے۔ اس لیے بیدرعایت ضرور ہونی چاہیے کہ: '' ایسی رقوم کاکثیر دوافر حصہ ان مدات میں صرف ہوجن کا تعلق بر اہراست علوم دینیہ کے تحفظ وبقاسے ہے، مثلاً مدرسین کی تنخواہ ، کتابوں کی فراہمی ، تبلیغ واشاعت دین کے دوسرے شعبوں نیز طلبہ کے لیے روشنی اور خور دونوش کا انتظام وغیرہ کہ یہی امور حیلۂ شرعی کے جواز کے اصل اسباب ومحر کات ہیں۔ سفارت بھی مدر سہ کا ایک شعبہ ہے، اس لیے اس کی اجرت بھی اس فنڈ سے دی جاسکتی ہے۔ مگر اس فیاضی وفرار خ دلی کے ساتھ نہیں کہ کسی کی مہینہ بھر کی اجرت تہیں حالیس ہزار تک پہنچ جائے کہ یہ شرعی حدود سے تحاوز اور ناجائز دگناہ ہے ۔'' عجب نہیں کہ بعض بزرگوں نے اپنے فتویٰ عدم جواز میں اس مفسدہ کے سَدِّباب کابھی لحاظ فرمایا ہو۔ حیلۂ شرعیہ کاجواز بوجہ ضرورت ہے، توجتنی اجرت مقرر کرنے میں بیہ ضرورت پوری ہو سکے ،اس سے زیادہ کے تعين كى قطعاً اجازت نہيں دى جاسكتى۔'' المضر ورة تتقدد بقدر ھا'' اس ليے ہرسفيركى اجرت ياشرح كميشن بس اتى مقرر کی جائے جتنے میں اوسط خرچ کے لحاظ سے اس کے مصارف سفراور وصولی کے دنوں کی ضروریات پوری ہو سکیں۔ غور فرمائي كه عامل جسے قرآن حكيم ميں زكاة كامصرف بتايا كياہے،اسے بھى بقدر كفايت ،ى دينے كى اجازت ہے، حتى كه اگر اس کے مصارف زیادہ ہوں یاوصولی کم ہوجس کے باعث وصولی کے بیشتر حصہ پایوری وصولی سے اس کی ضروریات کی کفایت ہوتی ہوتواب بقدر کفایت بھی دینے کی اجازت نہیں ، زیادہ سے زیادہ نصف د صولی سے اس کی خدمت کی جاسکتی ہے۔ اس میں حکمت بیہ ہے کہ زکاۃ وغیرہ صد قات داجبہ کے اصل مصارف فقراد مساکین وغیرہ ہیں ادر انھیں پر صرف کرنے کے لیے عامل سے زکاۃ کی وصولی کا کام لیاجاتا ہے، مگر چوں کہ وہ اپنے آپ کو اسباب معیشت کی تحصیل سے خال کرے دین کا بیہ کام کرتا ہے۔ اس لیے ضرورت پیش آئی کہ اس کوگزارہ کے لائق حق المحنت دے کرفار خ البال رکھا جائے، تاکہ اس کے او پر کوئی حرج اور تنگی نہ آنے پائے اور وہ طلب معاش میں مشغول ہو کر کہیں سے کام حجوڑ نہ دے ، جس کے باعث وہ مصالح شریعت فوت ہوجائیں جو زکاۃ کی مشروعیت کے اصل اسباب ہیں، جبیہ کہ ملک العلمها علامہ ابو بکر ابن مسعود كاساني رطن شال في بندياية تصنيف "بدائع الصائع" ميں اس حكمت كا انكشاف فرمايا اور محقق ابن تجيم مصرى مُسْتَظْلِظْتِی نے "البحرالرائق "میں اس کی توثیق فرمائی۔ چیاں چہ در مختار میں ہے:

"لانه فرَّغ نفسه لهذا العمل فيَحتاج إلى الكفاية. والغِنْي لايمنع من تناولها عند الحاجة

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

کابن السبیل . بحر عن البدائع . " <sup>(۱)</sup> عامل کومال زکاۃ سے حق المحنت دینااس لیے جائز ہے کہ اس نے اس کام کے لیے اپنے آپ کو خالی · کردیا ہے ، تودہ بہ قدر کفایت روزی کا محتاج ہے اور "مال داری" بہ وقت حاجت زکاۃ لینے سے مانع نہیں جیسے کہ مسافر کے لیے مانع نہیں ۔

اب یہاں دوباتیں ہیں: دفع حرج اور جلب مصلحت، توشریعت طاہرہ نے دونوں کالحاظ کرتے ہوئے یہ فرمان جاری کیا کہ دفع حرج کے لیے بہ قدر ضرورت مال زکاۃ سے حق المحنت دیاجائے اور جلب مصلحت کے لیے بقیر قم کواس کے اصل مقاصد میں صرف کیاجائے۔لیکن جہاں ساری رقم یا س کے بیشتر حصے سے ضرورت پوری ہور ،ی ہود ہاں پر صرف ضرورت کالحاظ کرکے بنیادی مقاصد کو فوت نہ کیاجائے، بلکہ ضرورت اور مقصدِ شریعت دونوں کی حق الا مکان رعایت یوں کی جائے کہ کم سے کم آدھی رقم ''مقصد شریعت کی تعمیل میں ضرور خرچ ہواور ''ضرورت عامل '' کے لیے زیادہ سے زیادہ نصف قم میں تصرف ہو کہ آدھی رقم ''مقصد شریعت کی تحمیل میں ضرور خرچ ہواور ''ضرورت عامل '' کے لیے زیادہ سے زیادہ نصف رقم میں تصرف ہو اور سے رعایت دونوں کے رتب کے نقادت کے ہیں نظر بہت مناسب ہے اور عقل وقیا س کے قرین دقری دونوں کی حق اور سے زیادہ نصف رقری کہ ہوا ہوں نظر بہت مناسب ہے اور عقل وقیا س کے قرین دقری ہوں کہ کولا گیا۔ سے نہ تو مقصد شریعت فوت ہوا اور نہ ہی ضرورت عامل سے باعتنانی کر کے حرج و مشقت میں پڑنے کا دروازہ کھولا گیا۔ کے حکم مانہ اصول کے قطعی خلاف ہو۔

اس تفصیل سے اگر ایک طرف انمہ حفنیہ کی دقت فکر ونظر معلوم ہوتی ہے اور فقہ حنفی کے کتاب وسنت اور عقل وقیاس کے عین موافق ہونے کا ثبوت فراہم ہوتا ہے تو دو سری طرف مسلہ دائرہ کے تاریک گوشوں پر بھی بہ خوبی روشنی پڑتی ہے کہ زکاۃ اور دیگر صد قات واجبہ کی رقوم میں دینی علوم کی بقاوترتی کے اہم ترین مقاصد کے لیے حیلہ شرعی کی اجازت دی گئی ہے۔ اس لیے بعد حیلہ میر قم زیادہ سے زیادہ انھیں مقاصد عالیہ کے حصول میں صرف ہونا ضروری ہے۔ گئی ہے۔ اس لیے بعد حیلہ میر قم زیادہ سے زیادہ انھیں مقاصد عالیہ کے حصول میں صرف ہونا ضروری ہے۔ کوفار عمر کی ظاہر ہے کہ سفر اطلب معاش کے تمام ذرائع سے بے نیاز ہوکر چند دنوں تک صد قات کی وصولی کے لیے اپنے کوفار عمر کار لیتے ہیں توضرورت ہے کہ عامل کی طرح سے انھیں بھی بہ قدر کفایت مزدوری دی جائے تاکہ انھیں کوئی حرج و نہ لاحق ہواور تحصیل رزت کی فکر میں سے کام چھوڑ نہ دیں جس کے نیتے میں اصل مقاصد ہی سے ہاتھ دھونا پڑے۔ لیہ او ذک تہ دلاحق ہواور تحصیل رزت کی فکر میں سے کام چھوڑ نہ دیں جس کے نیتے میں اصل مقاصد ہی سے ہاتھ دھونا کی حرج و تعلق

(۲) امانت : سفراکی حیثیت اجیر خاص کی ہویا اجیر مشترک کی سہر حال وصول کر دہر قم ان کے پاس امانت ہوا کرتی ہے اور وہ اس کے امین و محافظ ہوتے ہیں، جیسا کہ بہار شریعت (۲) میں ہدایہ و در مختار کے حوالے سے اس کی تصریح کی گئی ہے۔

- (١) الدر المختار، ص:٢٨٤-٢٨٥، ج:٣، باب المضرف، دار الكتب العلمية، بيروت
  - (٢) ملاحظه هو، ص:١٤٥-١٤٩، ج:١٤، ضمان اجير كا بيان

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 109 ہداییر عبارت بہے: "فالمشترك من لا يستحق الأجرة حتى يعمل والمتاع أمانة في يده..... ولا ضهان على الأجير الخاص لأنَّ العين أمانة في يده. اه. ملخصًا. " (!) اجیر مشترک دہ ہے جو کام پور اکر لینے کے بعد ہی اجرت کاحق دار ہوتا ہے اور سامان اس کے پاس امانت ہے۔ (لہذا اگر دہ ضائع ہوجائے تواس پر تادان نہیں )ادر اجیر خاص کے پاس سے سامان ضائع ہوجائے تواس پر بھی تادان نہیں ہے ، اس لیے کہ سامان اس کے پاس امانت ہے۔ (م - ساجد) ادر امین کافرض بیرے کہ وہ مالِ امانت میں کوئی تصرف اور خیانت نہ کرے، اس لیے محصلین کو وصول کیے، ہوئے رویے میں سے اپنے طور پر کچھ خرچ کرنا جائز نہیں ،ان پر داجب ہے کہ خاص اپنامال یاجس مال میں شرعاً تصرف کی اجازت ہے اسے مصارف سفروغیرہ میں استعال کریں ورنہ خیانت کے مرتکب دگنہ گار ہوں گے۔ **بعض سفراسے خدیانت کاار تکاب:** بعض سفرائے متعلق سنا گیا کہ وہ اپنی اجرت پہلے ہی وضع کرکے خربؓ کر لیتے ہیں، صد قات کی رقوم میں بھی اس سے احتراز نہیں کرتے اور بعض توکل وصولی خرج کرنے کے بعد رفتہ رفتہ اداکر نے ہیں۔ ہیرسخت بد دیانتی اور مال امانت میں خیانت ہے۔ایسے لوگ بیہ ناپاک جرم کرتے وقت سے بھول جاتے ہیں کہ انھیں ایک روز خداے قہار کے حضور جواب دہ ہوناہے۔ اللدرب العزت جل جلالہ ارشاد فرماتاہے: «إِنَايَّهَا الَّانِيْنَ امَنُوا لا تَخُونُوا الله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا الله يَانَيُهَا الَّن مُ وَانْتُم تَعْلَمُونَ. (٢) اے ایمان دالو!اللہ در سول سے دغانہ کر دادر نہ اپنی امانتوں میں دانستہ خیانت کر د۔ نیزدوسری جگه ار شاد فرما تاب: "إِنَّ الله لَا يُحِبُّ الْخَائِذِينَ ...
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 "
 ببیتک اللہ خبانت کرنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔ حدیث چیج میں حضور اقد س ﷺ غلی کے منافق کی ایک علامت یہ بتائی کہ جب اس کے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت کرے: "عن أبي هر يرةعن النبي يُتَلِيَّة قال: آية المنافق ثلث: اذا حدث كذب وإذا وعد أخلف واذا أوتمن خان. " (") حضرت ابوہریرہ خِتَائی سے روایت ہے کہ بی کریم ہلانٹنا ٹیٹم نے فرمایا کہ منافق کی تین علامتیں ہیں۔(۱) جب بات کرے تو (١) هدايه، ص: ٢٩٢ - ٢٩٤، ج: ٣، كتاب الاجارة، باب ضمان الأجير. مجلس بركات، مبارك پور (٢) أية : ٢٧، سورة الانفال ٨، قال الملاء - ٩ (٣) آية : ٥٨، سورة الانفال ٨، واعلموا-١٠ (٣) صحيح مسلم شريف، ج١٠، ص٥٦: باب خصال المنافق

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

حجوٹ بولے۔(۲) جب دعدہ کرت توخلاف درزی کرے۔(۳) اور جب اس کے پاس امانت رکھی جائے توخیانت کرے۔ اس لیے مسلمانوں اور خاص کر دین کے خاد موں کو اس قشم کے گناہوں کی آلو دگیوں سے پاک اور منزہ رہنالازم ہے۔ اللّٰد تعالیٰ سب کو اس کی توفیق عطافرمائے۔ آمین بجاہ حبیبہ النہی الکر یہ علیہ و علیٰ آلہ و صحبہ و از و اجہ الصلوٰ ہ و التسلیم.

کمیشن میں اضافہ کی گنجائش: ان تمام مباحث کا خلاصہ سے ہواکہ زکاۃ وصد قات کی وصولی کرنے والے سفر ااگر قاضی شرع کے تقرر کے بعد''عامل'' کی حیثیت سے کام کریں تواضیں خو دمال زکاۃ سے بہ قدر کفایت مزدوری دینا جائز ہے۔ اور اگر اجیر خاص یا اجیر مشترک کے طور پر وصولی کریں توضرورت شرعیہ کی بنا پر ڈکاۃ وصد قات کی رقوم سے حیلہ شرع کے بعد ان کو دینا جائز ہے ، خواہ وہ اجرت بنام تنخواہ دی جائے یا بنام کمیشن۔

لیکن بیہاں اس حقیقت سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتا کہ ''اجار کو سفارت'' کے لیے حیلۂ شرعیہ کا جواز بوجہ ضرورت شرعیہ ہے۔ اس لیے ہمیں یہاں اس حیثیت سے بھی بڑی سنجیدگی سے غور کرنا چاہیے کہ او پر ذکر کیے ہوئے طریقے دور حاضر میں شرعی تقاضوں اور دینی ضرور توں کو پوراکرنے کے لیے کافی ہیں یانہیں؟

اس بے بضاعت کے خیال میں اجیر خاص والاطریقہ ناکافی ہے۔ تجربہ شاہد ہے کہ اس قسم کے سفرانے عام طور سے کوئی ہمت افزاکام نہیں کیا، جو کچھ د صول کرکے لائے، وہ ان کی اجرت ہی کی نذر ہو گیایا براے نام کچھ فاضل بچ رہا، جس کا سبب سے کہ ہمارے اندر طمع دنیا، خدانا ترسی عام ہو چکی ہے۔ دین اور اس کے معاطے میں سہولت پسندی و تن آسانی ہمارا شیوہ ہو دیچاہے۔

''اجیر مشترک'' کا معاملہ بہ ظاہر مفید معلوم ہوتا ہے کہ زیادہ سے زیادہ کمیشن پانے کے لیے سفراوصولی کے بڑھانے میں پوری لگن وجفائشی کا مظاہرہ کریں گے۔اوریہی وجہ ہے کہ آج کل عامۂ مد ارس میں یہی طریقۃ کار رائج ہے ، مگر جیسا کہ او پر بیان ہوا، شرح کمیشن بھی بہ قدر کفایت ہی مقرر کرنے کی اجازت ہے۔ پس اگر اس کے اعتبار سے کمیشن کا تعین ہوجائے تو شاید سفرا اس کے لیے کم آمادہ ہوں۔الا ماشاء اللہ۔اور آخر کار بیہ مذہبی ادارے سخت خسارے کا شکار ہو سکتے ہیں۔

اب ہمارے سامنے دو ہی صورت ہے یا تواداروں کو مخمصہ کے حال میں چھوڑ دیں یاشرح کمیشن میں قدر کفایت پراتنا اضافہ کیا جائے کہ اس کے حصول کے لیے دلوں میں خواہش پیدا ہوادر سفراآمادہ ہو سمیں۔

ظاہر ہے کہ دور حاضر میں دین کی حفاظت وصیانت مدارس اسلامیہ پر ہی موقوف ہے اگر وہ خدانہ کرے بند ہوجائیں تو پھر دین کا خداحافظ۔ اس لیے ضرورت شرعیہ اس کی داعی ہے کہ کم سے کم وصولی کافی صدا تنامقرر کیا جائے جو سفراکی رغبت اور وصولی میں اضافہ کا باعث بے ، تاکہ جس ضرورت کی بنا پر شرع مطہر نے بیداجارہ جائز قرار دیا ہے وہ ضرورت پوری ہو سکے۔ '' المضر ور ۃ تتقدر بقدر ہا. ''

اس لیے مسئلہ دائرہ میں قدر کفایت پر ضرورت بھر کا اضافہ جائز ہونا چاہیے۔ عامل کے لیے بھی بہ قدر ضرورت اضافہ کی تنجائش ہونی چاہیے،اگراہیاممکن ہوتو محصل کی جگہ عامل سے کام لینے کوترجیح دینا چاہیے کہ اس میں ہولت زیادہ ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 101

خلاصة مقالات بعنوان تحصيل صدقات يرميشن كاحكم تلخيص نكار بمولانانفيس احمد مصباحي ،استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور مجلس شرعی، جامعہ اشرفیہ، میارک بورکے چود ہویں فقہی سیمینار میں بحث ومذاکرہ کے لیے مقررہ چار موضوعات میں ے دوسراموضوع ہے <sup>د</sup> بخصیل صد قات پرمیشن کی تنقیح "۔ اس موضوع سے متعلق سوال نامے کی ترتیب کا کام محقق مسائل جدیدہ حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی دام خللہ، ناظم مجلس شرعی وصدر شعبۂ افتا جامعہ اشرفیہ نے انجام دیا ہے، سوال نامے کے ساتھ موضوع سے علق ایک اہم گراں قد رتحقیق مقالہ بھی منسلک ہے جسے حضرت موصوف ہی نے کئ سال پہلے سپر قِلِم فرمایاتھا، اس میں ''ایک ضروری گزارش ''کےعنوان کے تحت مند دبین کرام سے بیہ گزارش بھی کی گئی ہے: "اگراس مقالہ میں درج احکام، جزئیات، تنقیح، توجیہ، حل میں سے کسی سے آپ کواختلاف ہے تواسے اپنی دلیل کے ساتھ مفصل ذکر کریں، یاکوئی مقام تشنہ، یا تقبیح طلب سے تو تفصیل و تنقیح فرمائیں، اور جن امور سے اتفاق ہواخیس اختصار کے ساتھ اپنے جوابات میں ذکر فرمادیں، بحث کی حاجت نہیں ،مضمون میں درج جزئیات کی طرف صرف اشارہ کافی ہے۔" اس موضوع سے متعلق مختلف مقامات سے اڑنیس علماے کرام اور مفتیان عظام کے چھتیس مقالات صدر مجلس شرعی حضرت علامہ محمد احمد مصباحی دام خلیہ العالی کو موصول ہوئے، جن میں کچھ مختصر، کچھ مفصل، اور بیش تر متوسط ہیں۔ سوال نامے میں مقررہ موضوع سے متعلق پانچ بنیادی سوال کیے گئے ہیں، ان میں پہلا سوال سے بے: **پہلا سوال:** کمیشن پر چندے کا بیہ معاملہ کس عقد شرعی کے تحت آتا ہے، اور نسفَر اکی شرعی حیثیت کیا ہے؟

جوابات سوال(١)

اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام کے دونظریے سامنے آئے۔ رونڈ جواب

· پہلا نظر میں: کمیشن پر چندہ کامعاملہ ''عمالہ'' ہے اور سُفَراکی حیثیت ''عامل'' کی ہے۔ بیہ موقف مولانا ابر ار احمد اعظمی کا ہے۔ ان کے استدلال کاخلاصہ بیہ ہے کہ ''تحصیل زکوۃ کاباضا بطہ نظم ونت دیکھنا، اس کی حصولیا بی کے لیے عامل و (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

حق الأخذ كان للإمام فى الأموال الظاهرة والباطنة، لظاهر قوله تعالى: " خُذ مِن أَموَالِهِم صَدَقَةً تُطَهِّرُهُم." و على هذا كان رسول الله عَظَيَّة والخليفتان بعدة، فلمّا وُلِّي عثمان وظهر تغيّر الناس كره أن يفتش العمال مستورَ أموالِ الناس، ففوّض الأموال الباطنة إلى أربابها نيابةً عنه خوفًا عليهم من الشُعاة السوء، ولم يختلف عليه الصحابة، وهذا لايسقط طلب الإمام أصلًا، ومن ثمّ لوعَلِمَ أن أهل بلدة لايؤدّونها طالبهم بها. اه.

ای طرح التعریفات الفقهیه (ص:۱۹۲)، بدائع الصنائع (خ:۲/ص:۸۵)، نبر اس اور شرح عقائد (ص:۳۱۰) اور فتح الباری شرح البخاری (خ:۳/ص:۲۸۴) کی عبارتیں بھی اپنے اس مدّعاکے اثبات میں پیش کی ہیں۔

بھر آگ لکھا ہے کہ ہندوستان میں نہ تو مملکت اسلامیہ ہے اور نہ ہی سلطانِ اسلام جو تحصیل زکوۃ کے نظم وسق کو باضابطہ انجام دے۔اور تحصیل صد قات کا سہارا لیے بغیر دینی مدارس کی حفظ و بقانامکن۔ اس لیے بوجہ ضرورت اور بدر جهٔ مجبور کی دینی مدارس کی انتظامیہ نے تحصیل صد قات کا سہارالیا اور اس کے لیے نسفر او محصّلین مقرر کیے۔اور جب کوئی سلطان ،اور قاضی مُوَلیٰ من جھۃ السلطان موجود نہیں ہوتا اس کا قائم مقام " جماعة المسلمین "کو تھم اکر دینی ضرور کی امرکوانجام دے لیا جاتا ہے۔

اس کے بارے میں انھوں نے درج ذیل جزئیات سے خاص طور پر استدلال کیا ہے:

أمّا فى بلادٍ عليها وُلاة كفّار فيجوز للمسلمين إقامة الجمع والأعياد، و يصير القاضي

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) rom قاضيا بتراضي المسلمين. (') شرط لهلال الفطر شروط الشهادة إلا إذا كانوا في بلد لاحاكم فيها فإنهم يصومون بقول ثقة و يفطرون بقول عدلين للضرورة. (٢) \* أهل مسجد بَاعُوانقض المسجد إذ استغنى عنه المسجد عن ذلك قالوا إن فعلوا ذلك بأمر القاضي جاز، وإن فعلوا بغير أمره، الصحيح أنه لايجوز إلَّا أن يكون في موضع لم يكن هناك قاض. (٣) \* ثم أنت خبير أنّهم ربما أقاموا جماعة المسلمين مقام القاضي حيث لا قاضي. (") مدارس کی انتظامیہ بہر حال اتنے افراد پر شتمل ہوتی ہے جنھیں "جماعۃ المسلمین "یا جماعۃ المسلمین کا نمائلدہ قرار دیا جاسکتاہے۔لہٰذاایسی صورت میں بربناے ضرورت اور بوجہِ تعامل ، جماعۃ المسلمین پرمشمل دینی مدارس کی منتظمہ کوحاکم شرع کا قائم مقام تھہراتے ہوئے اسے تحصیل صد قات پر حق ولایت ثابت ہونا چاہیے۔ **دوسرالظربیہ:** بقیہ تمام مندوبین کرام وعلماے عظام کاہے، وہ بیرکہ بیرعقد، عقداجارہ ہے، اور ماہانہ تخواہ پر چندہ کرنے والے سُفَرا" اجیر خاص " اور کمیشن پر چندہ کرنے والے "اجیر مشترک " ہیں۔ ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ اجارہ میں (۱) یا توکسی کے مکان ، دکان ، زمین ، سامان وغیرہ سے نفع اٹھانے کا کرا سے دیا جاتا ہے۔ (۲) یا کوئی کام کرنے کرانے پر مزدوری دی جاتی ہے اور دونوں پر ہی اجارے کا اطلاق ہوتا ہے۔ یہاں چندہ کرنے پر سفیز کو مزدوری دی جاتی ہے اس لیے بیہ بھی "اجارہ " ہوا۔ بیہ الگ بات ہے کہ بیہ اجارہ کی نوعِ دوم "اجارہ علی العمل " -*C*- *C*-فتاوى منديد كتاب الاجاره مي ب: "إنّها نوعان، نوع: يرد على منافع الأعيان، كاستئجار الدُّور والأراضي والدوات وما أشبه ذلك، ونوع: يرد على العمل، كاستئجار المحترفين للأعمال كالقصارة والخياطة والكتابة وما أشبه ذلك. كذا في المحيط. " (٥) الله بداريد يس ب:

(1) ر دالمحتار، ج: ٣،ص: ١٤، باب الجمعة، من كتاب الصلاة، دار الكتب العلمية، بيروت
 (٢) تنبيه الغافل والوسنان، ص: ٢١٢
 (٣) فتاوىٰ حانيه مع هنديه، ج: ٣،ص: ٣١٢
 (٣) جد المتار، ج: ٢،ص: ١٤٦
 (٣) فتاوىٰ هنديه، ج: ٤، ص: ٤١١، الباب الأول في تفسير الإجارة وبيان أنواعها

|                                                                                   | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|--|--|
| ا على العمل، كاستئجار القصّار والخيّاط، ولابدّ أن يكون                            | وربما يقال: الإجارة قد يكون عقدً                   |  |  |  |
| ، وقديكون عقدًا على المنفعة، كذا في أجير الوَاحدِ، ولا                            |                                                    |  |  |  |
|                                                                                   | بدمن بيان الوقت. '' ()                             |  |  |  |
| ، جوهره نیتره، فتاویٰ رضوبیه، بهارِ شریعت وغیره متعدّد فقنهی تنابوں ک             | ای طرح در مختار ، بدائع الصنائع ، البحر الرائؤ     |  |  |  |
| م مجلس شرعی علامہ مفتی محمد نظام الدین رضوی مدخللہ کے قدیم مغالہ کے               | عبار توں سے استدلال کیا گیا ہے۔ اس کی تفصیل ناظ    |  |  |  |
| یہ کے ساتھ منسلک ہے۔                                                              | ابتدائی دوصفحات میں موجو دہے۔ بیہ مقالہ سوال نام   |  |  |  |
| جوابات سوال (۲)                                                                   |                                                    |  |  |  |
| ورت شرعیتہ متحقق ہو چکی ہے جس کی بنا پر ''قفیز طحان ''کی صورت مباح                |                                                    |  |  |  |
| ·                                                                                 | ،<br>ہوجائے ؟اس سوال کے جواب میں علمالے کرام کے    |  |  |  |
| قق ہو چکی ہے۔ بیہ موقف درج ذیل اہل علم کا ہے :                                    | •••                                                |  |  |  |
| عبدالسلام رضوی مصباحی ، تلسی بور • قاضی فضل رسول مصباحی ، مهراج                   | • مفتی محمد عالم گیر مصباحی ، راجستھان • مفتی      |  |  |  |
| اسم مصباحی (اشرفیه) • مولانااختر حسین فیضی مصباحی (اشرفیه) • مولاناندر            |                                                    |  |  |  |
| ں) • مولانا محد محسن رضا ہادتی • مولانا محمد محمود اختر (گجرات ) • مولانا محمد    | محمد قادری (باندہ) • قاضی فضل احمد مصباحی ، (بنار  |  |  |  |
|                                                                                   | کونین نوری مصباحی (گجرات)                          |  |  |  |
| ، دور میں کمیشن پر چندہ کا دروازہ بند کر دیا جائے تو یقیناً دینی مد ارس کن ترقی و | •                                                  |  |  |  |
| شرعتیقق ہوچکی ہے کہیشن پر چندہ کے جواز کاقول کیاجائے۔''                           |                                                    |  |  |  |
| یہ کی درج ذیل عبارت سے بھی استدلال کیا ہے:                                        | مولانا قاضی فضل احمد مصباحی نے فتادیٰ امجد         |  |  |  |
| کی جاسکتی ہے، نہ تنخواہ مدرسین میں ، یہ صرف فقرااور مساکین کااور ان               | "صدقهٔ فطروزگوة نه <sup>بع</sup> میر مدرسه میں صرف |  |  |  |
| راس قسم کی مدوں کو نکال دیاجائے تومد رسہ کی آمد نی اس زمانہ میں اتن کم            | •                                                  |  |  |  |
| ر شخصیل علم کا دروازہ بند ہو تانظر آئے گا۔" الخ-(۲)                               |                                                    |  |  |  |
| »، مولانااختر حسین فیضی، مولانا محد محسن بادی، مولانا محد محمود اختر مصباحی       |                                                    |  |  |  |
| ب کتبِ فقہیہ میں ''قفیز طحّان '' سے بچنے کے حیلے موجود ہیں توانھیں پر             |                                                    |  |  |  |
|                                                                                   | عمل کرناانسب داحوط ہے۔                             |  |  |  |

(۱) الهدايه، ج:۳، ص:۲۷۸، كتاب الإجارة، "قُبَيل باب الأجر متى يستحق"، مجلس البركات، مبارك فور (۲) فتاوي امجديه، ج:۱، ص:۳۷٦ (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) <u>-</u> دو مرا موقف: بیر ہے کہ ایسی ضرورت شرعیہ تفق نہیں کہ جس کی بنا پر '' قفیز طحّان ''کی صورت کو جائز کہا جائے یہ موقف مندر جہ ذیل اہل علم کا ہے:

• مفتى بدرعالم مصباحى (اشرفيه) • مفتى محمد حبيب الله مصباحى (بلرام يور) • مولانا محمد انور نظامى مصباحى (برارى بان) • مولانا ساجد على مصباحى (اشرفيه) • مفتى محمد انفاس الحسن حبثتى (بصجعوند شريف) • مولانا محمد عارف الله مصباحى (لحمد آباد ، گوهنه) • مولاناصاحب على مصباحى (مهراج شيخ) • مولانا محمد صادق مصباحى (اشرفيه) • مولانا نصر الله رضوى (محمد آباد گوهنه) • قاضى شهيد عالم رضوى (بريلي شريف) • مفتى اختر حسين بستوى (جمداشان ) • مفتى محمد نظام الدين رضوى (اشرفيه ) • مفتى آل مصطفى مصباحى (گوسى ، مئو)

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ فقہی کتابوں میں ''قفیز طحان '' سے بچنے کی صور تیں اور حیلے مذکور نہیں جن کو ختیار کر کے کمیشن کے معاملہ میں اس ممنوع صورت سے بچا جاسکتا ہے۔ کیوں کہ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ''ضرورت '' کی تعریف ان الفاظ میں فرمائی ہے:

" فعل اگر دین ، جان ، عقل ، نسب ، مال میں سے کسی کا موقوف علیہ ہے کہ بے اس کے بیہ فوت یا قریب فوت ، و توبیہ مزیبۂ ضرورت ہے ، جیسے دین کے لیے تعلیم ایمانیات و فرائض میں ، عقل و نسب کے لیے ترکِ خمر وزنا، نفس کے لیے اکل و شرب ، مال کے لیے کسب د دفع غصب ، دامثال ذلک "۔ <sup>(۱)</sup>

اس تعریف سے بخونی عیاں ہے کہ ثبوتِ ضرورتِ شرعیہ کے لیے اس فعل کاکلیاتِ خمسہ میں سے سی ایک کے لیے موقوف علیہ : ہوناضر درمی ہے ، اور مسئلۂ دائرہ میں ایسانہیں ہے کہ اگر <sup>ی</sup>نفرا کو خود اضی کے وصول کر دہ اموالِ زکوۃ میں سے متعیّن فی صد بطورت المحنت نہ دیاجائے تومد ارس بند ہوجائیں گے اور دین کاضیاع لازم آئے گا۔ کیوں کہ یہاں یہ ممکن ہے کہ د دسرے اموال سے اخیس ان کی محنت کا معاوضہ دیاجائے۔

مفتی حبیب اللہ مصباحی کے الفاظ بیہ ہیں: "جی نہیں !البتہ ایسی ضرورت اس زمانہ میں ضرورتفق ہے جس کی بنا پرکمیشن دے کر چندہ کروایا جائے ، مگرکمیشن دینے میں وہی طریقہ اپنایا جائے جو شرعاً ناجائز نہ ہو، بلکہ جائز ہو جبیہا کہ حضرت مفتی محمہ نظام الدین صاحب رضوی نے سوال نامہ (سے منسلک مقالہ) میں تحریر فرمایا ہے ۔"

مولانا نفر اللہ رضوی صاحب نے اپنے مقالہ میں ضرورت شرعیہ کے ساتھ حاجتِ شرعیہ کے تحقق کی بھی نفی کی ہے۔ دہ فرماتے ہیں:

" ہمارے فقہاے کرام نے اس سے بچنے کی صورتیں تحریر فرمادی ہیں تواب بغیر اس خبث کی آلودگی کے چندہ کرایا جاسکتاہے۔تواب "قفیز طحان " کو مباح ماننے کے لیے ضرورت و حاجت شرعیہ کا تحقق نہ ہوا۔

(۱) فتاويٰ رضو يه دهم نصف آخر، ص:۱۹۹، رضا اکيدْمي، ممبئي

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 101

جب که ناظم مجلس شرعی مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب اپنے جدید مقالہ میں تحریر فرماتے ہیں: ''حضرت مفتى أظم ہندعلامہ شاہ صطفیٰ رضانوری علیہ الرحمۃ والرضوان ضرورت کے تحقق کا نکار فرماتے تتھے بعض اکابر مفتیانِ عظام سے ہم نے گفتگو کی توانھوں نے بھی ضرورت کا انکار فرمایا۔ خود راقم الجروف کاموقف یہی ہے کہ ضرورت نہ پہلے تقی نہ اب ہے۔ کیوں کہ ضرورت کا مطلب ہیہے کہ چندہ کمیشن پر نہ کرایا جائے تومد رسہ بند ہوجائے یابند ہونے کے قریب پہنچ جائے، یعنی جال کنی کی حالت میں ہوجائے، حالال کہ داقعہ اس کے خلاف ہے، کیوں کہ عطیات کی خطیر رقم تو یوں جمع ہو ، باق ہے کہ اس پر شاید وباید کچھ صرف آئے، اس میں منی آرڈر، چیک، چرم قربانی اور مخلصین کے ذریعہ وصول ہونے والی رقوم شامل ہیں۔کرایۂاملاک، چنگی اور تخواہ دار (محصّل) کے ذریعہ وصول ہونے دالا چندہ بھی مناسب مقدار میں جمع ہوجاتا ہے ، اور اب تو بہت سے اساتذہ و ملاز مین کی تنواہ کا بار گراں حکومت نے اٹھالیا ہے۔ پھر جو لوگ کمیشن پر وصولی کرتے ہیں انھیں اگر دینی ضردر توں ادر خوف خدا کا احساس دلاکر تخواہ پر بھیجاجائے توان کی جدوجہد سے بھی ایک خطیر رقم جمع ہوگی ، گو کمیشن کی یہ نسبت کم ہوگی توبیہ تمام رقوم کفایت شعاری سے مدرسہ چلانے کے لیے کافی ہوں گی اس لیے ضرورت شرعیہ کا تحقق تویقدینانہیں ہے۔....بلکہ حاجت شرعیہ پائی جاتی ہے کیوں کہ حاجت کا مطلب سہ ہے کہ مدرسہ چل تو سکتا ہے مگر اس کے لیے مشقتوں کا سامناکرنا پڑے گا۔ جیسے گھر میں روشنی نہ ہو تورات گزر سکتی ہے مگر وہ رات حرج و مشقت کی رات ہوگی۔ اس کیے فقہانے چراغ کو حاجت سے شار کیا ہے۔ حضرت شارح بخاری طلیقط پی فرماتے تھے کہ حضرت مفتی اعظم ہند ر النشائي بي مرجع خلائق شے، كثرت سے آپ كے مدر ہے كے ليے منى آرڈر آتے، پھر بھى آپ كامد رسہ مقروض رہتا، ظاہر ہے، ك جس مدر سے کے لیے ایسے عظیم وسائل مہیانہ ہوں وہ ضرور حرج و مشقت سے دوچار رہے گا۔..... اس لیے کمیشن پر چندہ کرانے کی حاجت شرعیہ پائی جاتی ہے جو باعث تخفیف ہے۔ کام اور اجرت کی مقدار کی جہالت کی وجہ ہے جو شرعی محظور لازم آتا ہے وہ حاجت کی وجہ سے مباح ہوجاتا ہے۔ جیسا کہ فقہاے کرام نے دلال اور منادی اور حمّام کے نگراں وغیرہ کے اجارے کواسی طرح کی جہالت کے باوجود جائز قرار دیاہے ...... اور اب توعام یہ مدارس میں اس کاعرف و تعامل بھی ہو گیاہے۔ لہٰذااس حیثیت سے بھی کمیشن پر وصولی کااجارہ جائز ہوگا۔ جیسے دلال کی اجرت اخراجات کا دس فیصد مقرر ہوئی تواصالۃ ناجائز ے ادر بوجیہ تعامل جائز ہے۔"

تیسر اموقف: بیہ بیک بعض مدارس میں ضرورتِ شرعیہ پائی جاتی ہے اور بعض میں نہیں پائی جاتی ہے۔ بیہ موقف دو علما سے کرام کا ہے۔(۱)مولانامحد معین الدین مصباحی (فیض آباد)-(۲)مولانامحد رفیق عالم رضوی مصباحی بریلوی۔ مولانامعین الدین صاحب لکھتے ہیں:

" چندہ کی وصولی کے بارے میں وہ حالات جو حضور مفتی اظلم ہند علیہ الرحمہ کے زمانے میں تھے وہ اب بھی ہیں کہ بعض بڑے مدارس جو بعض بڑی دینی شخصیتوں یا بڑی خانقا ہوں کے سجاد گان کے زیر انڑچل رہے ہیں ، جیسے بریلی شریف ، کچھو حجھہ شریف اور مار ہرہ شریف وغیرہ ، میں اس زمانے میں بھی ضرورت شرعیہ متحقق نہ تھی اور نہ اب ہے ....لیکن

| (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                |
| کرائے ایک دن نہیں چل سکتے تھے جھبی تو حضور مفتی عظم ہند علیہ الرحمہ کے عہد میں بھی کچھ عُلا کو ضرورت کے تحقق کا      |
| احساس ہونے لگا تھا۔"                                                                                                 |
| مولانار فیق عالم مصباحی بغیر کمیشن چندہ وصول کرنے کی دوصورتیں لکھنے کے بعدر قم طراز ہیں:                             |
| '' آج بھی اگر کسی مدر سے کو چندے کی فراہمی ان ہی دوطریقوں سے ہوجائے اور مدر سے کے ضروری اخراجات اس                   |
| سے پورے ہوجائیں توان کے لیے ضرورت کا تحقق نہ ہو گاادر کمیشن پر چندہ کرانا جائز نہ ہو گا۔''                           |
| <b>چو تھاموقف: ب</b> یہ ہے کہ چندہ کے کمیشن میں "قفیز طحّان" کا ہونا ہمیں تسلیم نہیں ۔ بیہ موقف درج ذیل علاب،        |
| کرام کاہے:                                                                                                           |
| • مولانانظام الدين قادري مصباحي (جمداشا،ي، بستي ) • مولانار ضاء الحق اشرفي مصباحي (كچھو حجمہ شریف ) • مولانا ناظم    |
| علی مصباحی (اشرفیہ) • مولانا شمشاد احمد اظلمی مصباحی (گھو سی مئو)                                                    |
| مولانانظام الدين مصباحي لکھتے ہيں:                                                                                   |
| «کمیشن میں " قفیز طحّان " کاہونا قابل غور امرہے ، کیوں کہ " قفیز طحان " کی جتنی مثالیس عام طور پر ذکر کی جاتی ہیں ان |
| میں کسی شے میں کام کرنے پراسی میں سے ایک حصہ بطور اجرت دیاجانا طے ہو تاہے جس کی حوالگی پر بغیر اجیر کے تعاون کے      |
| متاجر کوقدرت نہیں حاصل ہوتی ہے۔اور طے شدہ اجرت کے تسلیم وحوالگی پر قدرت نہ ہونے کے باعث بیہ اجارہ فاسد ہو تا         |
| ہےلیکن کمیشن والے مسئلے میں کام کرانے والے کے لیے لازم نہیں ہے کہ وہ وصولی کی رقم سے ہی اجرت دے۔لہٰ دا               |
| یہاں اجرت مقد در اکتسلیم ہے … اور چوں کہ عقود میں دراہم و دنانیر (ادر ان ہی کے حکم میں ثن اصطلاحی بھی ہے۔ ) متعیّن   |
| نہیں ہوتے۔ چناں چہ بیہ جائز ہے کہ معین درہم کے بدلے کوئی شے خریدے، پاکسی چیز کا اجارہ کرے اور معین درہم بنہ ادا      |
| کرے، دوسرا درہم اداکرے۔ لہذا قفیز طحّان کی علت حرمت یعنی اجرت کا مقدور اکتسلیم نہ ہونا کمیشن والی صورت میں محقق      |
| نہیں ہے۔ تواس کاقیاس قفیز طحان پر نہ ہوگا، کیوں کہ یہاں اجرت پر دیا جانے والا روپہ یہ متعیّن کرنے سے بھی متعیّن ٹہ   |
| ٢ۅڟ_"                                                                                                                |
| مولاناناظم على مصباحي رقم طراز ہيں:                                                                                  |
| "جوسُفَرامدارس میں کمیشن پر چندہ کرتے ہیں ان کی اجرت کی مقدار تو متعیّن ہوتی ہے کہ اتنافی صد دیں گے ، مثلاً ۲۰       |
| فی صد، ۲۵ فی صد، ۲۰ فی صدیا ۳۵ فی صد مگر جہاں تک میرے علم کا تعلق ہے محصّلین اور اربابِ مدرسہ کے در میان سے          |
| معاہدہ نہیں ہو تا کہ اجرت خاص اسی رقم ہے دیں گے جولے کر آئے گا، اور نہ ہی ایسامعروف ومعہود ہو تاہے اس لیے            |
| میرے علم میں ''قفیز طحّان '' کا خبث یہاں موجود نہیں کہ قفیز طحّان کے لیے بیہ ضروری ہے کہ اجرت اس کے عمل سے دینا      |
| طے ہوادر یہاں ایسانہیں۔"                                                                                             |

| (ran                                                                                                | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم)                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مولانارضاءالحق اشرفی نے بھی لکھی ہے۔                                                                | ای ہے ملتی جلتی بات مولانا شمشاد احمد مصباحی اور                                                       |
| معاملہ "عمالہ" ہے، سفراک حیثیت "عامل" کی ہے۔ قفیز طحّان ک                                           |                                                                                                        |
| وئی ضرورت نہیں۔ یہ موقف مولاناابرار احمد اظلمیٰ کا ہے۔ اس کی                                        | · · · · · ·                                                                                            |
|                                                                                                     | قدرے تفصیل سوال نمبر(۱) کے جواب میں گزر چکی ہے                                                         |
| ، کچھ مندوبین کرام دہ ہیں جنھوں نے اس سوال کا کوئی و <sup>ض</sup> ح جواب                            | اس طرح سیہ کل پانچ موقف ہوئے۔لیکن ہمارے                                                                |
| ) محمد ابرار احمد امجدی - (۲) مولانا محمد سلیمان مصباحی - (۳) مولانا                                |                                                                                                        |
| جمداشا،ی،بستی )(۵)مفتی محمدایوب فعیمی (مراد آباد)                                                   | شیر محمد خان مصباحی (لکھنؤ)(۴) مفتی اختر حسین قادری(                                                   |
| ت سوال (۳) .                                                                                        | جوابات                                                                                                 |
| امرکی گنجائش ہے کہ اگر بہ وقت معاہدہ بیہ صراحت کر دی جائے کہ                                        | تيسرا سوال بير : "اور كيا بهر حال يهان ال                                                              |
| بائے گا، گو کہ بعد میں اجرت اسی عطیہ کی رقم سے یابعد حیلۂ شرعیہ                                     | اجرت وصول کی ہوئی رقم ہے نہ دیں گے تواجارہ جائز ہو۔                                                    |
| کردہ رقم ہے ، یاان کے سوائسی اور رقم سے دمی جائے۔''؟                                                | ز کاۃ وغیرہ صد قاتِ واجبہ کی رقم ہے ، یادو سرے کی وصول                                                 |
| غانوں میں بٹے ہوئے ہیں۔                                                                             | اس سوال کے جواب میں مقالبہ نگار حضرات چار                                                              |
| ت کے باوجود سے اجارہ ناجائز ہے۔ سے موقف مولانا محد نظام الرین                                       | ·                                                                                                      |
| جاره میں بدلین (یعنی منافع اور اجرت) دونوں مجہول ہیں اور کسی                                        |                                                                                                        |
|                                                                                                     | ایک کی جہالت اجارہ کے ناجائز ہونے کے لیے کافی ہے تو                                                    |
| ی صراحت کی کوئی ضرورت نہیں۔ بیہ موقف چار علمانے کرام کا ہے: ک                                       |                                                                                                        |
| ی مصباحی • مفتی بدر عالم مصباحی • مولانا محد عرفان عالم مصباحی ۔<br>،                               |                                                                                                        |
| لیے اجرت کا طبے ہونا کافی ہے، اور جب اجرت طبے ہے تواس<br>قو                                         |                                                                                                        |
|                                                                                                     | صراحت کی کوئی ضرورت نہیں کہ "اجرت ، وصول کی ہوئی                                                       |
| کے لیے بیہ صراحت کرناضروری ہے کہ اجرت وصول کی ہوئی رقم سے<br>پیار بینہ پر (ری) منظبہ شہر پال بنہ پر |                                                                                                        |
| فمرائتدر صوی (۲) قاضی شهریدعام رضوی -                                                               | نہ دیں گے۔ بیر موقف دوعلماے کرام کا ہے۔(۱)مولانا <sup>ن</sup><br>در دیدانوں پیشہ فنہ کر مار کہ قامہ دو |
| میں صب بیر جس عمل کے سے «قفنہ طراب» کے ذہب سے                                                       | مولانانفرالله رضوی صاحب ککھتے ہیں:<br>" اور اور اللہ رائی گینوائٹ                                      |
| ۔ یہی وہ صورت ہے جس پر عمل کرکے ''قفیز طحّان '' کے خبت سے                                           |                                                                                                        |
|                                                                                                     | بحچاجاسکتا ہے اور اجارہ بھی جائز ہو گا۔''<br>قاضی شہید عالم صاحب رقم طراز ہیں:                         |
|                                                                                                     | ט איגט אש מייר איני.                                                                                   |

www.waseemziyai.com

| r ۵۹                                                                                                 | جدید مسائل پر علمائی رائیس اور فیصلے ( جلد دوم )                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ،بلکہ بیہ صراحت ضروری ہے کہ اجرت وصول کر دہ رقم ہے نہ                                                | " اجارہ کے وقت صرف شرح کمیشن مقرر کرنا کانی نہیں                          |
| • '                                                                                                  | دی جائے گ۔"                                                               |
| براجارہ بلاشہہ جائز ہے۔ یہ موقف بیش تر مند وبین کرام اور                                             | <b>چوتھاموقف:</b> یہ ہے کہ صراحت کی صورت میں ب                            |
|                                                                                                      | مقالہ نگار حضرات کاہے۔ان کے اسابے گرامی سے ہیں:                           |
| مولانا محد محسن بادی • مولانا محمد محمود اختر (گجرات ) • مولانا محمد                                 | • مولانا محد عالم گیر مصباحی • قاضی فضل احمد مصباحی •                     |
| ی • مولانا محمد قاسم مصباحی • مفتی عبد السلام رضوی مصباحی                                            | کونین نوری مصباحی • مولانااختر حسین فیضی • مولانانذر محمد قادر            |
| فت محمد حبيب الله مصباحي • مولانا محمه صادق مصباحي • مولانا                                          | • قاضى فضل رسول مصباحى • مولانا محمه عارف الله مصباحى •                   |
|                                                                                                      | ساجد على مصباحي • مولانا محدر فيق عالم رضوى مصباحي • مولانا               |
| ن چشق • مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی _                                                           | • مفق محدابوب تعیمی • مفق ابرار احمد امجد ی • مفق محمد انفاس الحس         |
|                                                                                                      | مفتى انفاس الحسن جثتى لکھتے ہيں:                                          |
| ۔ چوں کہ یقینی طور پر بی <sup>نہ</sup> یں کہاجاسکتا کہ <sup>ن</sup> سفَرا سے کمیشن کامع <b>اہد</b> ہ | "صراحت کی صورت میں بدر جۂاولیٰ بیہ صورت جائز ہوگی                         |
| -                                                                                                    | ومعاملہ کرتے وقت تمام مدارس کی یہی نیت ہوتی ہے کہ وصول ک                  |
| •                                                                                                    | بوقت معاہدہ اس بات کی صراحت کا تخق سے اہتمام کریں، تاکہ "قفر              |
|                                                                                                      | جب كه فتى محمد نظام الدين رضوى ( ناظم مجلس شرع ) لكھ                      |
| رکے دائرہ میں آنے سے بچانے کے لیے اگر بوقتِ معاہدِہ بد                                               |                                                                           |
|                                                                                                      | ِصراحت کردی جائے کہ ''اجرت وصول کی ہوئی رقم سے نہ دی                      |
|                                                                                                      | مجھی رقم سے اجرت دینی جائز ہوگی۔ پی <sub>ہ</sub> طریقہ اختلاف اور ردّ وقد |
| ں سوال کا کوئی صاف جواب نہیں دیا گیا۔                                                                | جب کہ بقیہ حضرات مندوبین کرام کے مقالات میں ا                             |
| (۴)-الف)                                                                                             | جوابات سوال                                                               |
| لم علماے بلد دیانت دارلین کو بحیثیت عامل مقرر کردے توکیا                                             | چو یتھے سوال کا <b>پہلا جزی</b> یہ ہے:اگر قاضی شریعت یاا <sup>ع</sup>     |
|                                                                                                      | وہ ''عامل شرعی '' ہوں گے جو مصارف زکوۃ سے ہیں ؟                           |
| یل رائیں ہیں:                                                                                        | اس سوال کے جواب میں مقالیہ نگار حضرات کی درج ذ.                           |
| ، جو مصارف زکوۃ ہے ہیں۔ بیہ رائے مندر جہ ذیل مقالبہ نگار                                             | م <b>یہلی راہے :</b> بیہ ہے کہ وہ عامل شرعی نہ ہوں گے                     |
| •                                                                                                    | حضرات کی ہے۔• قاضی شہید عالم رضوی • مولانانصراللّہ رضو                    |
| نہ کی زکوۃ کی وصولی کا کام عاملین کے ذمہ سے ختم کر کے مالکانِ                                        | ان حضرات کا کہنا ہیہ ہے کہ عہد عثائی سے ہی اموالِ باط                     |

www.waseemziyai.com

•

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

نصاب کے ذمہ کر دیا گیااور اس پر صحابہ کرام کا اجماع ہو چکا تواس دور میں اموالِ باطنہ ( سونا، چاندی اور نتمن اصطلاحی ) کی وصولی کا حق عامل کو کیسے ہو گا؟ جب کہ موجودہ دور میں نسفَرااموالِ باطنہ ہی کی زکوۃ کی وصولی کرتے ہیں۔

**دوسرگ رائے:** بیہ ہے کہ بیہ کام نہایت پر پیچ اور دشوار ہے۔ بیراے اِن حضرات کی ہے: • مولانا رضاء الحق مصباحی • مولانا محمد صادق مصباحی • مفتی بدر عالم مصباحی • مولانا محمد معین الدین اشرفی مصباتی • مولانانذر محمد قادری۔

ان میں مولانارضاء الحق مصباحی نے اپنے مقالے کے ص:۲،۳،۳ پر اور مولانا محد معین الدین اشرنی نے اپنے مقالے کے ص:۳۸ پر اور مولانا محد معین الدین اشرنی نے اپنے مقالے کے ص:۳۸ پر تفصیل کے ساتھ ان د شوار یوں کو شار کرایا ہے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ ابھی ہمارے ملک میں باضابطہ قضاۃ کا کوئی نظام نہیں، اور اس دورِ نفسانیت میں اعلم علمات بلد کا تعین نہایت مشکل ہے، اور اگر باضابطہ نظام قضا کا وجود ہوجائے یا علم علمات ملک میں وجود ہوجائے تب بھی مدارس کے ساتھ ان د شوار یوں کو شار کرایا ہے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ ابھی ہمارے ملک میں باضابطہ قضاۃ کا کوئی نظام نہیں، اور اس دورِ نفسانیت میں اعلم علمات بلد کا تعین نہایت مشکل ہے، اور اگر باضابطہ نظام قضا کا وجود ہوجائے یا علم علمات میں اعلم علمات میں اور اگر باضابطہ نظام قضا کا وجود ہوجائے یوں ہوجائے تب بھی مدارس کے لیے صد قات کی وصولی کی خاطر عامل مقرر کرنے کی ذمسہ وجود ہوجائے تب بھی مدارس کے لیے صد قات کی وصولی کی خاطر عامل مقرر کرنے کی ذمسہ وجود ہوجائے تب بھی مدارس کے لیے صد قات کی وصولی کی خاطر عامل مقرر کرنے کی ذمسہ داری کے سپر دکرنا بہت میں نہیں ہوجائے تب بھی مدارس کے لیے صد قات کی وصولی کی خاطر عامل مقرر کرنے کی ذمسہ وجود ہوجائے یا علم علمی میں در کرنے ہوجائے در ای کی تعین ہوجائے تب بھی مدارس کے لیے صد قات کی وصولی کی خاطر عامل مقرر کرنے کی ذمسہ داری کے سپر دکر ناہم محاصل معلی کہ میں میں میں معلی میں معلی میں در کرنے کی ذملہ داری کے سپر دکر ناہم میں معلی کی خاطر عامل مقرر کرنے کی ذملی داری کے سپر دکر ناہم معلی کی خاطر عامل مقرر کر دی ک

**تیسری را ہے : ب**یہ کہ قاضی شرع یا علم علاے بلد کے مقرر کردہ دیانت دارعامل "عامل شرعی " ہوں گے ، بیر راے بیش تر مقالہ نگاروں کی ہے۔ان حضرات کی دلیل حدیقہ مذہبہ کی بیر عبارت ہے:

"إذا خلا الزمان من سلطان ذي كفاية فالأمور مؤكلة إلى العلماء و يلزم الأمة الرجوع إليهم و يصيرون وُلَاة، فإذا عسر جمعُهم على واحد استقلّ كل قطر باتباع علمائه فإن كثروا فالمتبع أعلمهم، فإن استووا أُقرع بينهم."

اس كاماخذاللد عزوجل كابدار شاد ب:

·· أَطِيْعُواالله وَ أَطِيْعُواالرَّسُولَ وَ أُولِي الْآمَرِ مِنْكُمْ ····

فتادیٰ رضوبہ میں ہے:

"ائمۂ دین فرماتے ہیں کہ صحیح سی*ہ ہے کہ آیۂ کریمہ میں* "اولی الامر" سے مراد علماے دین ہیں۔ نص علیہ العلامة الز رقاني في شرح المواهب و غیرہ فی غیرہ . <sup>"(۲)</sup>

**چوتھی رامے :** بیہ ہے کہ قاضی شریعت اور اعلم علماے بلدار باب ولایت سے ہیں، ان کی جانب سے مقرر کر دہ عامل ضرور "عامل شرع " ہوں گے ۔ مگر جب دینی مد ارس کی منتظمہ کا بوجہ ضرورت ارباب ولایت سے ہو نامسلم ہے ، تو منتظمہ کے ذریعہ مقرر کر دہ سفراہی کو "عامل شرع " قرار دیا جائے۔ اعلم علماے بلد کے ذریعہ الگ سے عامل مقرر کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ بیرائے مولانا ابرار احمد اعظمی کی ہے۔

(۲) فتاويٰ رضو يه، ج:۳، ص:۲۰۶، رضا اکيدُمي، ممبئي

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 141

## جوابات سوال (۲۰-ب)

سوال نمبر (۳) کا **دوم مراجزیہ تھا: اگر جواب اثبات میں ہوتوسوال نمبرا - ۲ کے مطابق کمیشن کو مباح مان کرا تی کو** جاری رکھنازیادہ مناسب ہو گایاعامل کا تقرر کرکے اصل منصوص طریقے کو اختیار کرنازیادہ مناسب ہو گا؟ اس سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات کے مندر جہ ذیل موقف اس وقت ہمارے سامنے ہیں: **پہلا موقف: ب**یہ ہے کہ عامل کا تقرر کرکے اصل منصوص طریقے کو اختیار کرنازیادہ مناسب ہو گا۔ بیہ رائے درخ ذیل مقالہ نگاروں کی ہے: مفتر تا مصطف جو اجرب میں اوں خواجہ میں مور احمد میں موجہ دیش موجہ ہو تو میں میں معالم میں میں میں مقالہ مقد م

• مفق آل مصطفیٰ مصباحی • مولانااختر حسین فیضی مصباحی • مولانامحمہ قاسم مصباحی • قاضی فضل رسول مصباحی • مفتی محمہ ایوب نعیمی • مولانامحمہ عرفان عالم مصباحی • مولانامحمہ ناظم علی مصباحی ۔ ظریب

مولاناناظم علی مصباحی اس صورت کوایک قید کے ساتھ مقیّد کر کے بہتر قرار دیتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں: '' سہر حال بیہ طریقہ پہلے طریقہ سے بہتر ہے اگر ممکن ہواور اس پر سفرااور مدر سہ کے منتظمین راضی ہوں۔''

دو سرا موقف: بیر ہے کہ جہاں قاضی شرع دستیاب ہواور عامل کی تقرری میں مشکلات نہ ہوں وہاں عامل کا تقرر کر کے اصل منصوص طریقہ کو اختیار کرنا زیادہ آسان اور مفید ہے اور جہاں قاضی شرع نہ ہو، یا عامل کے تقرر میں کوئی د شواری ہووہاں کمیشن کو مباح مان کراہی کوجاری رکھنازیادہ مناسب ہوگا۔

یہ موقف درج ذیل اہل علم کاہے: • مولانا محد محسن ہادی • مولانا محد محمود اختر • مولانا محد کونین نوری مصباحی • مولانا عالم گیر مصباحی • مولانا ساجد علی مصباحی ۔ تیسر اموقف : بیہ ہے کہ کمیشن کو مباح مان کراسی کوجاری رکھنا زیادہ مناسب ہوگا۔ بیہ راے بیش تر مقالہ نگار حضرات کی ہے ان کے اسابے گرامی سی بیں :

• مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی • مولانا نصر الله رضوی • مولانا نذر محمد قادری • مولانا محمد صادق مصباحی • مفتی عبد السلام رضوی • مولانا شیر محمد خال مصباحی • مفتی عبد السلام رضوی • مولانا شیر محمد خال مصباحی • مفتی معراج القادری • مولانا شبیر احمد مصباحی • مفتی محمد انفاس الحسن حیثتی • مفتی محمد السلام رضوی • مولانا شیر محمد خال مصباحی • مفتی معراج القادری • مولانا شبیر احمد مصباحی • مفتی محمد انفاس الحسن حیثتی • مفتی معراج القادری • مولانا شبیر احمد مصباحی • مفتی محمد انفاس الحسن حیثتی • مفتی محمد السلام رضوی • مولانا شیر محمد خال مصباحی • مفتی معراج القادری • مولانا شبیر احمد مصباحی • مفتی معراج القادری • مولانا شبیر احمد مصباحی • مفتی محمد انفاس الحسن حیثتی • مفتی محمد السلام رضوی • مولانا شرحی • مولانا شمشاد احمد مصباحی • مفتی معراج القادری • مولانا شبیر احمد مصباحی • مفتی محمد • مفتی محمد • مفتی محمد السلام رضوی • مولانا حیث محمد • مفتی محمد السلام رضوی • مولانا حیث محمد • مفتی محمد • مولانا شمشاد احمد مصباحی • مفتی محمد • مفتی محمد • مفتی محمد • مولانا حیث محمد • مولانا حمد مصباحی • مولانا محمد • مولانا محمد • معمد • مفتی محمد • مسباحی • مفتی محمد • مولی • معمد • معمد • معمد • معمد • معد • مولانا محمد • معمد معمد • م

مفتی محمد حبیب اللّدِصاحب نے لکھاہے:

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

ایپافساداور خرابی پیداہوجس کا تدارک نہ ہو سکے۔''

ناظم مجلس شرعی مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب نے اپنے جدید مقالہ میں لکھاہے: ''عامل کا تقرر کرکے اصل منصوص طریقے کو اختیار کرنازیادہ مناسب تھا، مگر آج کے دور میں اس طریقۂ حسنہ کے نفاذ میں کچھ د شواریاں ہیں۔''

> پھر آپ نے اس عمل میں دو پریشانیوں اور د شواریوں کا ذکر کیا ہے : مرا

میکی کی دستواری: " مید به که برعلاقے میں ماہر فقید جواعلم علما بلد، اور مرجع فتویٰ ہو موجود نہیں ، اور جہاں سوجود بیں وہاں بھی عموماً لا مرکزیت پائی جاتی ہے ، زعم علم اور احساس برتری کسی لائق فر دیر اجتماع سے مانع ہوتی ہے ۔ ہماری لا مرکزیت اور انتشار د تفریق کاعالم مید بے کہ آج تک دار القصنا کا نظام ہمارے بیماں جاری نہ ہو سکا، پھر کون کس کو عامل مقرر کرے گا، اگر غیر اہل کسی کو عامل مقرر کردے تو وہ عامل نہ ہوگا، نہ اسے زکاۃ وصد قات لینے کی اجز ت موگ اگر قضاۃ کے تقرر سے پہلے عامل مقرر کرنے کی اجازت دے دی گئی تو کوئی بعید نہیں کہ پچھا ہے لوگ بھی یہ کام شروع فرمان مرجع شرعاً اس کے اہل نہ ہوں ، پھر تو بہت سے نام کے عامل شرعاً عامل نہ ہو گا، نہ اسے زکاۃ وصد قات لینے کی اجازت ہو گی اگر قضاۃ ک

**دوسری دشواری**: "یہ پیش آئے گی کہ عامل کو حق المحت بقدر کفایت ہی دینے کی اجازت ہے۔ اور ظاہر یہ کہ کمیشن کی سی لا محد ود منفعت اس میں نہیں ہوتی، اس کے باعث وصولی بہت محد ود ہوکر رہ جائے گی۔ الغرض ز صد قات کی وصولی کے لیے عامل کا طریقہ اختیار کرنا شرعی نقطۂ نظر سے زیادہ مناسب ہے، لیکن اس کا نفاذ د شوار ہے، اور نفاذ ہو بھی جائے تواس سے مدارس کا بھلا بہت مستبعد ہے اس لیے میر کی نگاہ میں مناسب اور مختاط طریقہ ہیہ ہے کہ سفر ا معاہدہ کے وقت ہی کہ دیا جائے کہ اجرت وصولی کی قسم سے نہ دیں گے، اسی میں سلامتی اور مدارس کی خیر ہے۔

جوابات سوال (۵)

پانچواں اور آخری سوال یہ تھا: " اور بہر حال اجر پاعال اپنی و صول کردہ زکاۃ پاعظیہ سے پچھ رقوم اپنے طور پر خرج کرلے توکیاز کاۃ ادا ہوجائے گی ؟ اور بہر حال اجر پاعامل کے لیے کیاتکم ہے۔ "؟ اس سوال کے جواب میں بھی مقالہ نگار حضرات کی مختلف رائیں ہیں جو پچھ اس طرح ہیں: پہلی راحے: بیر ہے کہ اجر پاعال اگرا پنی و صول کردہ زکاۃ کی رقم اپنے طور پر خرچ کرڈالے توز کاۃ ادا نہیں ہوگی اور وہ خیانت کے جرم کا مرتکب قرار پائے گا اور اس پر تاوان دینالازم ہوگا۔ بیر موقف درج ذیل علما ہے کر ام کا ہے: • قاضی فضل احمد مصباحی • مولانا محمد عارف اللہ مصباحی • مولانا شیر محمد مصباحی • مولانا نصر اللہ رضوی • مولانا آل

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 177

مصطفیٰ مصباتی۔

ان لوگوں کا کہنا ہیہ ہے کہ اجیروعامل کی حیثیت زکوۃ دہندہ کے دکیل کی ہے،اور وکیل زکاۃ کاروپیہ خود خرچ کرڈالے اور بعد میں دے بھی دے جب بھی زکاۃ ار' `` . وگی۔

ووسرى رائى : يە بىم كەعال اگراپنى وصول كردە زكاة وصد قات كى كچھ رقم اپنے طور پر خرى كرلے توزكاة ادا ہوجائے كى كە دە مصارف زكاة سے بے اور اس نے جو كچھ ليا ہے اپناخن ليا ہے ۔ اور اجير وسفير اگرز كاة وصد قات كى رقم سے اپنے طور پر كچھ رقم اپنے مصرف ميں خرى كرلے تودہ شرعاغاصب قرار پائے گاكہ بياس كى طرف سے امانت ميں خيانت ہے جو حرام وگناہ ہے اس پرداجب ہے كە زكوة د ہندہ كواتن رقم واپس كرے ، پھر دہ مد رسے كودے تولائے ياس سے كے كر توك رقم مجھ سے صرف ہوگى، آپ بچھے اجازت دىي كہ ميں اپنى پاس سے اتن رقم آپ كى طرف سے امانت ميں خيانت دوں ، وہ اجازت دے تو تھ كى ، ور نداس كى رقم اسے واپس كردے ۔ اور اگران نے دوبارہ زكاة د ہندہ سے ميں جن كر دون ، وہ اجازت دے تو تھ كى ، ور نداس كى رقم اسے واپس كردے ۔ اور اگراس نے دوبارہ زكاة د ہندہ سے اجازت نہ كى ، نہ دون ، وہ اجازت دے تو تھ كى ، ور نداس كى رقم اسے واپس كردے ۔ اور اگراس نے دوبارہ زكاة د ہندہ سے اجزت نہ كى ، نہ دون ، وہ اجازت دے تو تھ كى ، ور نداس كى رقم اسے واپس كردے ۔ اور اگراس نے دوبارہ زكاة د ہندہ سے اجزت نہ كى ، نہ دون ، وہ اجازت دے تو تھ كى ، ور نداس كى رقم اسے واپس كردے ۔ اور اگراس نے دوبارہ زكاة د ہندہ سے اجزت نہ كى ، نہ دون ، وہ اجازت دے تو تھ كى ، ور نداس كى رقم اسے واپس كرد يا ، يا پن اجرت يا كميشن ميں مجر اكر ليا تو حق اللہ اور حق العبر دونوں ميں گرفتار رہے گا۔

یہ موقف مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب کا ہے اور ان کے علاوہ درج ذیل اہل علم بھی یہی موقف رکھتے ہیں: • مفتی بدر عالم مصباحی • مولانا محمد انور نظامی • مولانا محمد رفیق عالم رضوی مصباحی • مفتی محمد حبیب الله مصباحی • مولانا شمشاد احمد مصباحی • مفتی محمد انفاس الحسن چشتی • مولانا محمد صادق مصباحی • مولانا ساجد علی مصباحی • مولانا عالم • مولانا محمد محسب ہادی • مولانا محمد انفاس الحسن چشتی • مولانا محمد صادق مصباحی • مولانا ساجد علی مصباحی • مفتی • مولانا محمد مصباحی • مولانا محمد انفاس الحسن چشتی • مولانا محمد صادق مصباحی • مولانا ساجد علی مصباحی • مولان

تنیسری رائے: عامل تواپنے طور پر بقدر ضرورت خرچ کر سکتاہے، اجیرا گرغنی ہوتواییانہیں کر سکتا۔ ہاں وہ اجیرا گر مسافر ہے اور اس کے پاس زادِراہ نہیں تواس سے اسے بھی خرچ کرنے کی اجازت ہونی چا ہے۔ بہر حال زکاۃ وصد قات کو دینے والے بیہ جانے اور بچھتے ہیں کہ ان سے بیر قم غریب طلبہ پر خرچ کے وعدہ ، یا حیلہ شرع کے بعد مد ارس دینیہ کی ضروریات میں صرف کرنے کے وعدہ پر لیے جاتے ہیں اس لیے زکوۃ ادا ہو گئی۔ ہاں اس کو صحیح مصرف میں نہ لگانے کا و وگناہ وعدہ نبھانے والے پر ہے۔

ان کے علاوہ درج ذیل حضرات کے مقالات میں اپنے طور پر زکاۃ کی رقم خرچ کرنے کو خیانت اور گناہ قرار دیا گیا ہے مگر بیہ صراحت نہیں کی گئی کہ زکاۃ اداہو گئی یانہیں ۔ ومداناہ اچر علی ہو اچر ۔ ومفتی محرام اور احرام رک و مفتی عبر السلام برضوری ومدانان یہ محمد قادری

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) TYP بتقيح طلب امور مقالات کے اس جائزے کے بعد درج ذیل امور تنقیح طلب معلوم ہوتے ہیں: 🕕 کمیشن پر چندے کا معاملہ عقد اجارہ ہے یا عمالہ یا کچھ اور ؟ اور سفراکی شرعی حیثیت اجیرک ہے یا عامل کی یا کچھ اور ؟ (۲) چندے کے کمیشن میں "قفیز طحان" والی خرابی موجود ہے یانہیں ؟ 🕝 اگر جواب اثبات میں ہو تو کیا عصر حاضر کے تمام مدارس میں ایسی ضرورت شرعیۃ قق ہو چکی ہے جس کی بنا 👮 چندے کے کمیشن میں ''قفیز طحّان ''والی صورت مباح ہوجائے ، یابعض مد ارس میں بیہ ضر در سیحقق ہے اوربعض ہیں نہیں 🚯 اس کے علاوہ بیر بھی تنقیح طلب ہے کہ کیاضر درت شرعیہ کے علاوہ اسباب ستّہ میں سے کوئی اور سبب پایاجار ہاہے جس کی بنیا کھ پر جواز کی راہ ہموار ہوتی نظر آتی ہے؟ 🕐 ادر اگر بوقت معاہدہ بیہ صراحت کردی جائے کہ اجرت ، وصول کی ہوئی رقم سے نہ دیں گے تو شرعاً اس کا حکم کی ہے، اگرچہ بعد میں اجرت اسی عطیہ کی رقم ہے، یابعد حیلہ شرعیہ صد قات واجبہ کی رقم سے یا دوسرے کی وصول کر دہ رقم سے یاان کے سوااور رقم سے دی جائے ؟ آیاجواز کے لیے بیہ صراحت کرنا بہتر ہے ، یاضر دری ہے یا کچھ بھی نہیں ؟ اگر قاضی شریعت یا اعلم علماے بلد دیانت دار کین کو بحیثیت عامل مقرر کردے تو وہ ''عامل شرعی '' ہوں گے یا اگر جواب اثبات میں ہو تو کیا کمیشن کو مباح مان کر اسی کو جاری رکھنا زیادہ مناسب ہے یا عامل کا تقرر کر کے اصل منصوص طریقہ کواختیار کرنازیادہ مناسب ہے؟ اور بہر حال اجیر یا عامل اپنی وصول کردہ زکاۃ یا عطیات کی رقوم سے اپنے طور پر کچھ خرچ کر لے تو زکاۃ ادا ہوجائے گی پانہیں اور بہر حال اجیر پاعامل کے لیے کیا تھم ہے؟

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



" بتحصیل صد قات پر کمیشن" کے تعلق سے سوال میہ تھا کہ مدارس کے ذمہ دار حضرات سفرا کو مختلف علاقوں میں چندے کے لیے بیچیج ہیں، بھراغیس اس کام پر بدلِ محنت بھی دیتے ہیں۔ میہ معاملہ کس عقد کے تحت آتا ہے ؟ اس سوال کے جواب میں بانفاق آرا میہ قرار پایا کہ میہ معاملہ "عقد اجارہ" ہے اور ماہانہ شخواہ پر چندہ کرنے والے سفرا" اجبر خاصٌ اور کمیشن پر چندہ کرنے والے " اجیر شترک "ہیں۔

کمیشن پر چندہ کرنے، کرانے پر بیہ سوال سامنے آتا ہے کہ سفیر سے بیہ معاملہ ہوتا ہے کہ آپ کے ذریعہ جو چندہ وصول ہو گااس کا ۵ قنی صد مثلا آپ کو بطور اجرت یاحق محنت دیاجائے گا۔ اور اچر جو عمل کرے اس کے ایک جز کو اجرت بنایا جائ بیہ ناجائز ہے جس کی دلیل، "قفیز طحّان" کا معروف مسللہ ہے۔ دوسرے بیہ کہ سفیر کاعمل اور اس کا چندہ کتنا ہو گا بی ٹجہول ہے اسی طرح اس کی اجرت بھی مجہول ہے۔ عمل اور اجرت کی جہالت کی وجہ سے بھی عقد اجارہ ناجائز ہوتا ہے۔ اس لیے کہیشن پر چندہ ناجائز ہونا چا ہے۔ ایک بات بیہ بھی ہے کہ چندہ وصول ہو جاناسفیر کی قدرت میں نہیں بلکہ بیہ چندہ دوس کی قدرت میں ہواں جائز ہون چا ہے۔ ایک بات ہیہ بھی ہے کہ چندہ وصول ہو جاناسفیر کی قدرت میں نہیں بلکہ بیہ چندہ دیے دانوں ک

فی زمانناسفیر کی اجرت اس تعیین کے ساتھ طے نہیں ہوتی کہ تم جو چندہ وصول کرکے لاؤگے بعینہ اس سے تنہیں ۲۵ فی صد مثلاً اجرت دی جائے گی، بلکہ عاقدین کا قصد سے ہوتا ہے کہ کل چندہ کی مالیت کا ۳۵ فی صد بطور اجرت دیا جائے گا۔ خاص وصول شدہ رقم سے لینے دینے کا معاملہ نہیں ہوتا۔

اس زمانے میں مدارس کو چندہ دینے والوں کی طرف سے عرفاً بیداجازت بھی ہوتی ہے کہ سفراوہ رقم مدارس تک بعینہ لے جائیں یاڈرافٹ بنواکر لے جائیں یااور کوئی مناسب صورت اختیار کریں۔ اسی طرح نوٹوں کی تبدیلی مثلاً پیچاس کے نوٹوں کوہدل کرسہ سوکے یاہزار ، پانچ سوکے بنانے کی بھی اجازت ہوتی ہے۔

ان امور کے پیش نظر اب مسئلہ ''قفیز طحّان ''جیسی صورت پیدانہیں ہوتی۔ ادر کل چندہ کی مالیت کا مقررہ فی صد

(جدید مسائل پر ملاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) طح کرنے اور خاص و صول کر دہ رقم سے ادائگی معین نہ کرنے کی صورت میں وہ خرابی پیدانہیں ہوتی جو "قفیز طحّان "والے مسئلہ میں ہے ۔

ره گنی دوسری خرابی که کل چنده کتنا ہو گااور اس کی اجرت کتنی بنے گی بیدام مجہول ہے توبیہ جہالت بعد عمل زائل ہو جاتی ہے اور مدارس دیذیہ کواس طرح کام لینے کی حاجت شرعی بھی متحقق ہے ساتھ ہی اس پر عوام دخواص کا تعامل بھی ہو دچاہے، اس لیے دقت عقد بیہ جہالت مفسِد عقد نہ رہی۔

اسی طرح «چنده وصول ہوجانا » سفیر کا مقد در نہ ہونے کے باوجود حاجت اور تعامل کی وجہ سے در ست ہے۔ کی کمیشن کا معاملہ زیادہ تر اس بنا پر پیش آتا ہے کہ اصحاب ثر دت اپنی زکاۃ خود مناسب مد ارس تک بیضیخ یا بہنچ نے کی زحمت کم سے کم ترکر نے ہیں اور بعض مد ارس ایسے بھی ہیں جن کی طرف مقامی حضرات کے سواکوئی سرے سے نوجہ کرنے والا نہیں ہو تا اس لیے مد ارس ضرورت محسوس کرتے ہیں کہ سفرا کو اہل خیر کے یہاں سیسیجیں لیکن عموماً حال ہی ہے کہ چندہ کرنے کے لیے لوگ آمادہ نہیں ہوتے اور کسی طرح کی حرف مقامی حضرات کے سواکوئی سرے یہ کہ چندہ کرنے کے لیے لوگ آمادہ نہیں ہوتے اور کسی طرح کی حرف آمادہ ہو گئے اور صرف ماہانہ تخواہ کو ان کا بدل محنا رک توکہیں آئی مقدار ان کے لیے ناکانی ہوگی اور کہیں ناکانی تونہ ہوگی لیکن سفیر زیادہ تگ و دواور کوشش نہ کرے گا، بلکہ جتنا دچندہ توکہیں اتی مقدار ان کے لیے ناکانی ہوگی اور کہیں ناکانی تونہ ہوگی لیکن سفیر زیادہ تگ و دواور کوشش نہ کرے گا، بلکہ جتنا دچندہ وراحت و آسانی کے ساتھ مل جاتے گا ای پر قناعت کرلے گا۔ بیالات مد ارس کے لیے پریثانی کا باعث ہیں۔ کمیشن پر وصول کا جو سلسلہ جاری ہوا اس کے حالات تھی خلف ہیں۔ کوئی خیا ہے جو ہوں کہ وہ وہ ہوں کہ ہے وریتانی کا باعث ہیں پر وہاں معروف و مشہور ہے تو آسانی ہوگی اور لوگ ادارہ کی خدمات سے متا زادور کسی طرح اس سے متعلق ہیں تو دوسولی زیادہ م ہوگی، اور لینے والاذی و جاہت ہوتی اور یہ دول ہوگی خدمات سے متا خراور کی طرح اس سے متعلق ہیں تو دوسولی زیادہ ہوگی، اور لینے والاذی و جاہت ہو تی اور لوگ ادارہ کی خدمات سے متا زیادہ کی طرح اس سے متعلق ہیں تو دوسولی زیادہ

اس لحاظ سے سفراکی حیثیت ،ادارہ سے مقامات سفارت کی دوری و نزدیکی ، دہاں ادارے کے تعارف و مقبولیت و غیر ہ احوال پر نظر کرتے ہوئے ادارے اپنے سفراکے لیے ماہانہ تنخواہ یاڈبل تخواہ یانی صد مناسب سجھتے ہوئے مقرر کریں ، مگر فقہہ نے عامل کے لیے اس کی وصول کر دہ رقم کا زیادہ سے زیادہ نصف حصہ دینے کی تحدید فرمائی ہے جب کہ اس سے کم مقدار اس کی مدت عمل کے خورد دنوش وغیرہ کے لیے کفایت نہ کرے اسے نظر میں رکھتے ہوئے سفراکی اجرت بھی کسی طرح اس سے زیادہ نہیں ہو سکتی۔

دوسری طرف اس بات کی کوشش ہونی چاہیے کہ زیادہ سے زیادہ اہل خیر کو اس پر آمادہ کیا جائے کہ وہ ادارے کو اپنا چندہ ڈرافٹ ، چیک وغیرہ کے ذریعہ خود بھیجیں۔ اور اس کی بھی کوشش ہو کہ متعارف اور زیادہ وصولی والے مقامات پر کام کرنے کے لیے ہاتخواہ سفرا تیار ہوجائیں اور ادارے کازیادہ فائدہ ہو۔

کی محصل پر واجب ہے کہ وصول کر دہ رقم سے کچھ بھی اپنے استعمال میں نہ لائے حتی کہ اپنے کرا بیہ میں بھی صَرف نہ کرے ، نہ اسے اپنے حق المحنت میں وضع کرے کہ بیہ امانت میں خیانت اور مال مسلم میں تعدی ہوگی جس کے باعث وہ حق اللہ و حق العبد میں گرفتار دستحق عذاب نار ہوگا۔ ساتھ ہی اس پر فرض ہو گا کہ صاحب مال کو تاوان دے نیزائے بتائے کہ اس کی زکا ق (جدید مسائل پر ملما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ادانہیں ہو سکی ہے دہ اداکردے ، یااسے واپس کردے تاکہ دہ مدر سہ تک پہنچادے ، یا کم از کم اس سے بیدا جازت لے کہ بیدا پنے پاس سے اس کی طرف سے جمع کردے۔ جس نے اس طرح کی رقم سے کچھ بھی خریج کیا ہواور مالک کو اس کا تادان نہ دے ، نہ بطور مذکور اس سے اجازت لے تو قیامت کے دن اس کے باعث دہ عند اللّٰہ ماخوذ ہوگا۔ اس لیے ایسے شخص پر داجب ہے کہ دنیا میں ہی ارباب اموال اور دہ نہ

ہوں توان کے در شہ سے اپنامعاملہ صاف کرالے تاکہ وہ اپنی زکاۃ وصد قۂ فطراداکر لیس اور بیہ مواخذ داخروی سے محفوظ ہو جائے۔ کی بعض ناخدا تریں سفرا ایسابھی کرتے ہیں کہ چھ ماہ یا سال بھر کی تاخیر سے اپنی تخصیل کردہ رقم اداروں میں جنگ

کرتے ہیں۔ اس طرح زکاۃ کا مصرفِ زکاۃ تک پہنچنا بھی مؤخر ہوتا ہے اس گناہ کا وبال ان سفیروں کے سرآتا ہے ، ساتھ ہی ادارہ کے کاموں میں بھی خلل اور سخت حرج واقع ہوتا ہے اس کے جواب دہ بھی سفراہی ہوں گے۔ ایسے لوگوں کوہدا یت ک جاتی ہے کہ تحصیل کر دہ رقم جلد از جلد ادارے تک پہنچائیں اور اہل ادارہ بھی حیلہ تملیک جلد سے جلد کرلیں اور صحیح مصارف میں صرف کریں۔ اور سبھی لوگ ہر معاملہ میں امانت و دیانت اور خوفِ خداملحوظ رکھیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔



• در مختار میں ہے: "الأجراء على ضربين، مشترك و خاص.

فالأول من يعمل لا لواحد كالخياط ونحوه ، أو يعمل له عملا غير موقت كان استاجر ه للخياطة في بيته غير مقيدة بمدة كان أجيرا مشتركا ... والثاني : وهو الأجير الخاص ، و يسمى : "اجير واحد" وهو من يعمل لواحد عملاً موقتا بالتخصيص و يستحق الأجر بتسليم نفسه في المدة، و إن لم يعمل ." (ملخصاً)<sup>(1)</sup>

"والحيلة في ذلك لمن أراد الجواز ، أن يشترط صاحب الحنطة قفيزا من الدقيق الجيد ولم يقل "من هذه الحنطة" أو يشترط ربع هذه الحنطة؛ لأن الدقيق إذا لم يكن مضافا إلى حنطة بعينها يجب في الذمة ، والأجر كما يجوز أن يكون مشاراً إليه يجوز أن يكون دينا في الذمة، ثم إذا جاز يجوز أن يعطيه ربع دقيق هذه الحنطة إن شاء. كذا في المحيط.<sup>(r)</sup> •ردالمخار عن ب

(۱) در مختار، باب ضمان الأجير، ج.۹، ص:۸۷ – ۹۰، دار الكتب العلمية، بيروت

(٢) فتاوى عالمكيرى، ج:٤، ص:٤٤٤، الفصل الثالث في قفيز الطحان وما هو في معناه من الباب الخامس عشر.

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) )

"(تتمة) قال في التاتر خانية: وفي الدلال والسمسار يجب أجر المثل وما تواضعوا عليه إن في كل عشرة دنانير كذا فذاك حرام عليهم. وفي الحاوى: سئل محمد بن سلمه من أجرة السمسار فقال: أرجوا أنه لاباس به وإن كان في الأصل فاسداً لكثرة التعامل. وكثير من هذا غير جائز، فجوزه لحاجة الناس إليه كدخول الحمام."<sup>(1)</sup> • فتاوكي بندي<u>د</u>" كتاب الوقف" يس ب:

"في فتاوى أبى الليث رحمه الله تعالىٰ: رجل جمع مالا من الناس لينفقه في بناء المسجد فأنفق من تلك الدراهم في حاجته ثم رد بدلها في نفقة المسجد لا يسعه أن يفعل ذلك فإن فعل فإن عرف صاحب ذلك المال ردّ عليه أو سأله تجديد الإذن فيه. وإن لم يعرف صاحب المال استاذن الحاكم فيها استعمله وإن تعذر عليه ذلك رجوت له في الإستحسان أن ينفق مثل ذلك من ماله على المسجد فيجوز ، لكن هذا واستئهار الحاكم يجب أن يكون في رفع الوبال أما الضهان فواجب، كذا في الذخيرة.

و يبتنى على هذا مسائل ابتلى بها أهل العلم والصلحاء . منها: العالم إذا سأّل للفقراء أشياء واختلط بعضها ببعض يصير ضامنا لجميع ذلك واذا أدّى صار مؤدّيا من مال نفسه و يصير ضامنا لهم ولا يجز يهم عن زكاتهم ، فيجب أن يستاذن الفقير لياذن له بالقبض فيصير خالطًا ماله بماله كذا في المحيط.<sup>(r)</sup>

رج، فتاوي عالمگيري، ج:٢، ص: ٤٨١،٤٨٠، الثاني عشر في الأوقاف التي يستغني عنها

171

يندر ہوائے ہی سمينار منعقده: ۱۸/۱۹/۱۸ + ۳/ صفر ۲۹ ۱۹ ۱۵ مطابق ۲۶ / ۲۷ / ۲۸ فروری ۸ + ۲۰ ء بروزسه شنبه، چهار شنبه، بخ شنبه بمقام:امام احمد رضالا ئتبريري، جامعه اشرفيه، مبارك يور موضوعار و المعبيب الم الم اور تقوى كى شرط 🐼 – مساجد میں مدارس کاقیام السبب ورک مارکیٹنگ کی تشرعی حیثیت

www.waseemziyai.com

[74] جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) سلام اورتقوی کی شرط www.waseemziyai.com ۲۰-سوال نامه الم-خلاصة مقالات · في الم

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم) سوال نامه طبیب کے لیے اسلام اور تقویٰ کی شرط تز تنيب : مولانانغيس احمد مصباحي ، ركن مجلس شرعي ، جامعه اشرفيه ، مبارك بور بسم الله الرحمن الرحيم نحمده و نصلي و نسلم على رسوله الكر يم٥ خالق کائنات نے جہاں اس دنیا میں بیاریاں پیداکی ہیں وہیں ان کاعلاج بھی پید افرمایا ہے۔ حدیثِ پاک میں ہے: '' الله تعالىٰ نے جوبھی بیاری اتاری اس کے لیے شفا اتاری ۔'' رواہ البخاري في صحيحه عن أبي هر يرة رضي الله تعالىٰ عنه. () امام احمد و ترمذی د ابوداؤد نے حضرت اسامہ بن شریک خِتَن اللہ اسے روایت کی کہ لوگوں نے عرض کی: یار سول اللہ اہم دواکریں ؟ فرمایا: ہاں، اے اللہ کے بندو! اللہ تعالیٰ نے جو بھی بیاری رکھی اس کے لیے شفابھی رکھی ہے، سواایک بیاری کے، وہ بر هایا ب\_ (۲) سہر حال دواعلاج کر ناکر اناجائز ہے جب کہ یہ عقیدہ ہو کہ شفاد بنے والا اللہ تعالیٰ ہے ، اس نے دواکوازالۂ مرض کاسبب بنادیاب، اور اگر کوئی شخص دواہی کو "شافی "سمجھے تو ناجائز ہے۔(") ظاہر سی بات ہے کہ ہر شخص حکیم اور ڈاکٹر نہیں ہوتا، اس لیے علاج کے لیے اسے کسی مُعالج ، حکیم یا ڈاکٹر کا سہارالینا پڑتاہے۔عام حالات میں تودہ سی بھی طبیب اور مُعالج سے علاج کر اسکتاہے ،خواہ وہ فاسق ہویاغیر فاسق مسلم ہویاغیر مسلم ، جب کہ وہ کوئی ناجائز چیز دوامیں تجویز نہ کرے ۔ مگر جہاں تک ممکن ہوسلم طبیب ہی سے علاج کرائے ۔

(۱) مشکوٰة المصابیح، ج:۲،ص:۲۸۷، مطبوعه مجلس برکات، جامعه اشرفیه ، مبارك پور (۲) مصدر سابق ، ج:۲، ص:۲۸۸ (۳) بهار شریعت ج:۱٦،ص:۱۲٦ ، المجمع المصباحی، مبارك پور ، بحواله فتاوى عالم گیرى (جدید سائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان سے سوال ہوا کہ "ہندووں سے بیاری کی دوا کرانا کیسا ہے "؟ ارشاد فرمایا: " طبیب اگر کوئی ناجائز چیز دوا میں بتائے توجائز نہیں، اگر چہ طبیب مسلمان ہو، اور جائز چیز میں حرج نہیں، اگر ، پہ کافر

ہو۔ مگر ہندووں کی طب عقلی اصول کے خلاف اور اکثر محصر ہوتی ہے۔ لہذا بچنا جا ہیے۔ و الله تعالیٰ أعلم".<sup>(1)</sup> در اصل بات ہیہ ہے کہ ددا تجویز کرنے اور طبتی ہدایات دینے میں حکیم اور ڈاکٹر کی حیثیت ایک خبر دینے والے کی ہے اور عام حالات میں دواعلاج کا تعلق معاملات سے ہوتا ہے، اور شریعت اسلامیہ کے اعتبار سے معاملات میں فاسق، بلکہ کافر کی بھی خبر مقبول ہوتی ہے، البتہ دیانات کے باب میں ان کی خبر مقبول نہیں، بلکہ خبر دینے والے کا مسلم اور عادل ہونا ضروری ہے۔ ہدایہ میں ہے:

قال: (و يقبل في المعاملات قول الفاسق، ولا يُقبل في الديانات إلّا قول العدل.) ووجه الفرق أن المعاملات يكثر وجودها فيما بين أجناس الناس، فلو شرطنا شرطًا زائدًا يؤدي إلى الحرج، فيقبل قول الواحد فيها عدلًا أو فاسقًا، كافرًا كان أو مسلمًا، عبدًا كان أو حرًّا، ذكرًا كان أو أنثى دفعًا للحرج. أمّا الديانات فلا يكثر وقوعها حسب وقوع المعاملات، فجاز أن يشترط فيها زيادة شرط، فلا يقبل فيها إلا قول المسلم العدل؛ لأن الفاسق مُتَّهَم، و الكافر لا يلتزم الحكمَ، فليس له أن يُلزِمَ المسلم، بخلاف المعاملات؛ لأنّ الكافر لا يمكنه المقام في ديارنا إلّا بالمعاملة، ولا يتهيأ له المعاملة إلّا بعد قبول قوله فيها، فكان فيه خرورةٌ، فيقبل، ولا يقبل قول المستور في ظاهر الرواية. وعن أبي حنيفة: أنّه يقبل قوله فيها أكبر الرأي. (<sup>n</sup>)

نتائج الافكار ميں ہے:

قال في التلويح: قيل: ذكر فخر الإسلام في موضع من كتابه أن إخبار المميّز الغير العدل يقبل في مثل الوكالة والهدايا من غير انضمام التحري. و في موضع آخر أنّه يشترط التحري، وهو المذكور في كلام الإمام السرخسي. و محمد رحمه الله ذكر القيد في كتاب الاستحسان، ولم يذكره في الجامع الصغير، فقيل: يجوز أن يكون المذكور في كتاب الاستحسان تفسيرًا لهذا فيشترط، و يجوز أن يشترط استحسانًا، ولايشترط رخصة، و يجوز

(۱) فتاوي رضو يه، كتاب الحظر والاباحة، ج:۹، نصف آخر، ص ٦٦،٦٥، رضا اكيدمي ممبئي

(٢) هدايه، كتاب الكراهية، ج:٤،ص٤٣٨، مطبوعه مجلس بركات، جامعه اشرفيه، مبارك پور

غير ظاهر الفسق. وقيل: عدالته شرط. (٢) الجرالرائق مي -:

و في الظهيرية: رضيع مبطون يخاف موته من هذا الدواء، و زعم الأطباء أنّ الظئر إذا شربت دواء كذا برئ الصغير و تماثل، و تحتاج الظئر إلى أن تشرب ذلك نهارًا في رمضان، قيل: لها ذلك إذا قال ذلك الأطبّاء الحذاق. وكذلك الرجل إذا لدغته حيّةٌ فأفطر بشرب

(۱) نتائج الافكار، تكملة فتح القدير، ج: ۱۰. ص: ۱۰، مطبوعه پور بندر گجرات
 (۲) فتح القدير، ج: ۲، ص: ۳٥٦، مطبوعه مركز اهل سنت بركات رضا ، پور بندر، گجرات

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

الدواء قالوا: إن كان ذلك ينفعه فلا بأس به.. أطلق في الكتاب الأطباء الحذاق، قال رضي الله تعالى عنه: و عندي هذا محمول على الطبيب المسلم دون الكافر، كمسلم شرع في الصلاة بالتيمم فوعد له كافر إعطاء الماء فإنه لا يقطع الصلاة، لعلّ غرضه إفساد الصلاة عليه فكذلك في الصوم اه. و فيه إشارة إلى أنّ المريض يجوز له أن يستطبّ. بالكافر فيماعدا إبطال العبادة ، لِمَا أنّه علّل قبول قوله باحتمال أن يكون غرضُه إفسادَ العبادة، لا يأنّ استعمالَه في الطب لا يجوز. ()

تنوير الابصار اور در مختار ميں ہے:

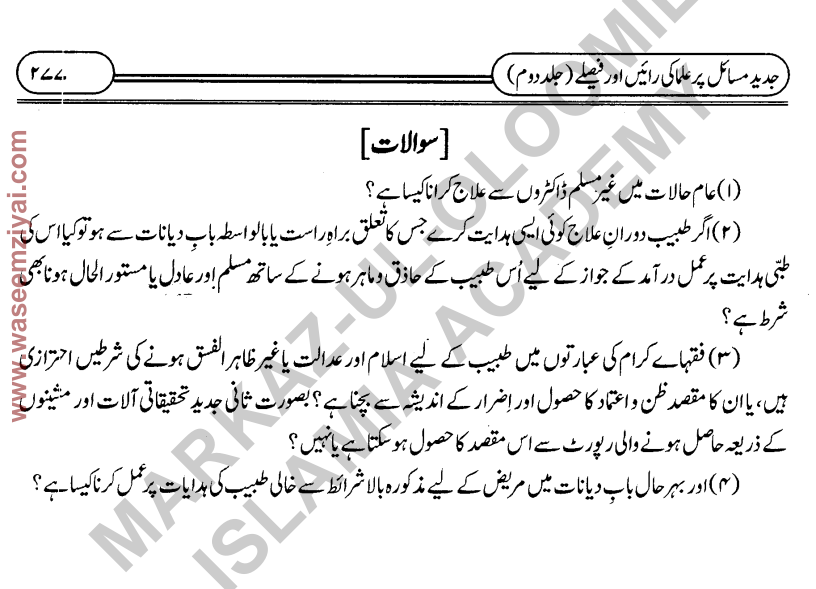
(أو مريض خاف الزيادة) لمرضه، و صحيح خاف المرض، و خادمة خافت الضعف، بغلبة الظنّ بأمارة أو تجربة أو بإخبار طبيب حاذق مسلم مستور.

اس کے تحت ردالمحتار میں ہے:

قوله: "بأمارة" : أي علامة. قوله: "أو تجربة" ولو كانت من غير المريض عند اتحاد المرض. ط-عن أبي السعود. قوله: "حاذق" أي له معرفة تامّة في الطب، فلا يجوز تقليد من له أدنى معرفة فيه . ط. قوله: "مسلم" أمّا الكافر فلا يعتمد على قوله؛ لاحتمال أنّ غرضه إفساد العبادة، .... قوله : "مستور" و قيل : عدالته شرط، و جزم به الزيلعي، و ظاهرُ ما في "البحر" و "النهر" ضعفُه. قلت: وإذا أخذ بقول طبيب ليس فيه هذه الشروط و أفطر فالظاهر

لزوم الكفارة، كما لو أفطر بدون أمارة و لا تجوبة لعدم غلبة الظن، و النامس عنه غافلون.<sup>(۲)</sup> اس وقت ہند بتان بلكه دنیا كے بیش تر ممالك كا حال بیہ ہے كه دہال عمومًا ان شرائط و اوصاف كے حاص مسلم ذاكثر اور طبيب دست ياب نہيں ہوتے، مسلمان مجبورًا غير مسلم يأسلم غير عادل ذاكثروں سے ہر طرح كا علاج كراتے ہيں اور ان ك طبيب دست ياب نہيں ہوتے، مسلمان مجبورًا غير مسلم يأسلم غير عادل ذاكثروں سے ہر طرح كا علاج كراتے ہيں اور ان ك طبى بدايات كومان كے ليے مجبور ہوتے ہيں - اب آپ كواس بات پر غور كرنا ہے كہ كيا ان حالات ميں بھى طبيب كے ليے حاذق ہونے كے ساتھ مسلم اور عادل يا غير ظاہر الفت ہونا ضرورى ہے ؟ اخير ميں علما كرام اور مفتيانِ عظام سے گرارش ہے كہ شرى اصول اور فقہى جزئيات كى روشنى ميں درج ذيل سوالات كے جوابات عنايت فرماكر امت مسلمہ كے ليے صحيح راہ

(١) البحر الرائق، فصل في العوارض ، جـ:٢، ص:٤٩٣ ، مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان (٢) رد المحتار، فصل في العوارض، ج:٣، ص:٤٠٤ مطبوعه: دار الكتب العلمية، بيروت.



جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) خلاصة مقالات بعنوان ہیپ کے لیے اسلام اور تقویٰ کی شرط تلخيص نگار: مولانانفيس احمد مصباحي ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور مجلس شرعی جامعہ انثر فیہ مبارک بور کے پندر ہویں فقہی سیمینار کے مقررہ چار موضوعات میں سے ایک اہم موضوع ہے: ''طبیب کے لیے اسلام ادر عدالت کی شرط'' ۔ اس موضوع پر ملک کے طول و عرض سے انچاس مقالات مجلس کو موصول ہوئے جو چون علماے کرام ادر مفتیان عظام کی علمی کد و کاوش کا نتیجہ ہیں، یہ مقالات فل اسکیپ سائز کے ۲۲۹ صفحات پر تھیلے ہوئے ہیں۔ اس موضوع سے متعلق سوال نامے میں کچھ فقہی جزئیات اور عصر حاضر کا منظر نامہ پیش کرنے کے بعد چار سوالات مندوبین کرام کی بارگاہ میں پیش کیے گئے تھے۔ ان میں پہلا سوال یہ تھا: "عام حالات میں غیر سلم ڈاکٹروں سے علاج کراناکیسا ہے ؟" جوابات سوال(1) اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام کے دوموقف اس وقت میرے سامنے ہیں ۲)مشروط جواز به (۱)غير مشروط جواز **یہلا موقف:** غیر مشروط جوازے قائل درج ذیل حضرات ہیں: • مولانات احمد قادری مصباحی، بلرام بور • مفتی شیر محمد خاں رضوی، اسحاقیہ، جودھ بور، راجستھان • مفتی محمد عنایت احرنعیمی،اتروله • مفق شفیق احمد شریفی،الله آباد • مفتی شمشاداحمد مصباحی، جامعه امجدیه ، گھوسی • مولانا ابرار احمد أظمی ، ندا ب حق، جلال بور • مفتى شمشيرعلى رضوى مصباحي، دار العلوم غوث صمداني، راج كوث، گجرات • مولانا احمد رضا مصباحي، مبارك يور • مولانا محد حذيف خال رضوى، بريلي شريف • مفتى محمد عالم گيرر ضوى مصباحي ، اسحاقيه ، جود ه يور • مولانا محمد اسحاق مصباحي ،

رام بور • مفتى عبدالسلام رضوى مصباحي ، تلشى بور • مولاناشبير احمد مصباحي ، مهراج عنج • مفتى شهاب الدين احمد نورى ، فيض

الرسول، برادَن شريف • مولانا محد جابر خال مصباح، جامعه اشرفيه • مفتى بدر عالم مصباح، جامعه اشرفيه • مفتى محد معراج

ww.waseemziyai.com

ان حضرات کاکہنا ہیہ ہے کہ عام حالات میں کافر طبیب سے علاج کرانا جائز ہے ،لیکن جہاں مسلم طبیب بھی ،ووہاں غیر سلم کے بجامے مسلم طبیب و معالج سے علاج کرانا بہتر ہے۔ یہ حضرات اپنے موقف کی تائید میں درج ذیل دلیلیں پیش کرتے ہیں:

() عام حالات میں دواعلاج کا تعلق معاملات سے ہوتا ہے، اور دوا تجویز کرنے اور طبی ہدایات دینے میں تحکیم اور دائر کی حیثیت ایک خبر دینے والے کی ہے اور معاملات میں فاسق بلکہ کافر کی خبر بھی مقبول ہوتی ہے۔ ''کما صرّح بہ فی عامة الأسفار الفقھیة.''

() "ثم هذا التطبب المذكور حيث لا ينافي مقام التوكل على الله تعالى لا فرق فيه بين التطبب بطبيب مسلم أو كافر إذا غلب على ظن المريض أنه صادق فيما يصف له من الدواء؛ إذ رب مسلم يكذب وكافر يصدق، والمعتبر غلبة ظن المريض خصوصًا بعد تجربة الحذق منه، وهذا من قبيل المعاملات و قول الكافر فيها مقبول عندنا." اه. <sup>(1)</sup>

(7) " و ما ذكره الشيخ عبد الوهاب الشعراني رحمه الله تعالى في كتابه "العهود المحمدية" من التنفير عن التطبب بالكفار فمحمول على من ابتلي بضعف اليقين من عوام المسلمين فيخاف عليه أن يميل إلى الطبيب اليهودي أو النصراني وربما يقع عنده الشك في عقيدته بسبب حصول الشفاء على يده و يظن أنه شفي بسبب صحة دينه الباطل، وأما من لم يخطر له ذلك و عرف أن الأسباب كلها بيد الله تعالى وحده و أنه تعالى الشافي لا غيره فلا شبهة في جواز التطبب بالأطباب المعاد من التلي وربما يقع عنده الشك في عليما المسلمين فيخاف عليه أن يميل إلى الطبيب اليهودي أو النصراني وربما يقع عنده الشك في عقيدته بسبب حصول الشفاء على يده و يظن أنه شفي بسبب صحة دينه الباطل، وأما من لم يخطر له ذلك و عرف أن الأسباب كلها بيد الله تعالى وحده و أنه تعالى الشافي لا غيره فلا شبهة في جواز التطبب بالأطباء المسلمين والكافرين والصالحين والفاسقين ." اله ملتقطًا. (٢)

() "و فيه إشارة إلى أن المريض يجوز له أن يستطب بالكافر فيما عدا إبطال العبادة لما أنه السبة ما مدارية إلى أن المريض يجوز له أن يستطب بالكافر فيما عدا إبطال العبادة لما أنه

علّل عدم قبول قوله باحتمال أن يكون غرضه إفساد العبادة لا بأن استعماله في الطب لا يجوز ."(") مفتى شمشاد احمر مصباحى صاحب فتاوى رضوبيه، كتاب الخطر والاباحة، ج: ١٠، نصف آخر، ص: ٢٥- ٢٢ كى عبارت: " طبيب اگر كوئى ناجائز چيز دوا ميں بتائر ... مگر ہندوؤں كى طب عقلى اصول كے خلاف اور اكثر مصر ہوتى ہے، لہذا بچنا چاہي- " نقل كرنے كے بعداب مقالے ميں لكھتے ہيں:

> (١) الحديقة الندية،ج:١،ص:٣٤٥ ٢) مصدر سابق،ص:٣٤٦ ٣) البحر الرائق، فصل في العوارض، ج٢، ص ٤٩٣، مطبوعه: دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) (میں منازل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) (میں دور میں ہند دؤں کی طب عقلی اصول کے خلاف اور مصر رہی ہوگی مگر اس دور میں جو طریقہ ٔ علاج مسلمانوں میں

رائج ہے وہی طریقہ علاج ہندوؤں میں بھی رائج ہے اور جن طبی اصول اور قواعد کی روشن میں مسلم ڈاکٹر علاج کرتے ہیں، انھیں طبی اصول و قواعد کی روشنی میں ہندو ڈاکٹر بھی علاج کرتے ہیں کیوں کہ ڈاکٹری کی جو تعلیم آج دنیا میں رائج ہے وہ ہندو، مسلم سب کے لیے یکساں ہے، مذہب، قوم، فرقہ کے اعتبار سے اس میں کوئی تفریق نہیں ہوتی، لہذا ہندو ڈاکٹروں سے علاج کرانے میں جس مصرت کا علی حضرت نے ذکر فرمایا ہے اب اس کا اندیشہ نہیں۔"

مفتی عالم گیر مصباحی عام حالات میں بھی غیرمسلم ڈاکٹروں سے ضرورت و حاجت، عموم بلویٰ اور دفع حرج کی بنیاد پر علاج کرانے کوجائز کہتے ہیں:

> مولانا محد حنیف رضوی بریلوی صاحب مسلمانوں کے ابتلاے عام کی بنا پراسے جائز قرار دیتے ہیں۔ مفتی عبدالسلام مصباحی صاحب عموم بلویٰ اور دفع حرج کے پیش نظر اسے جائز کہتے ہیں۔

جب کہ مولانا احمد رضا مصباحی مبارک پوری اجازت دینے میں دامن احتیاط بڑی مضبوطی کے ساتھ تھامے نظر آتے ہیں،ان کے الفاظ سیریں:

''عام حالات میں بھی جہاں تک ممکن ہو مسلمان طبیب حاذق عادل یاغیر ظاہر الفسق سے علاج کرایا جائے اور اًگراس میں دقت ہو تو کم از کم طبیب یاڈاکٹر مسلمان ہواور جب اس میں بھی حرج ہو توبدر جۂ مجبوری غیر مسلم ڈاکٹر سے علاج کرانے میں کوئی حرج نہیں۔''

دوسراموقف : مشروط جواز کاب - به موقف درج ذیل علماے کرام کاب:

|                                                                                  | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )                              |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ے کرام نے دونوں شرطیں لگائی ہیں اور بعض نے صرف ایک ہی                            | نہ بتائے اور اس میں کسی عبادت کا ابطال نہ ہو۔ بعض علما۔                       |
| ، ساتھ خاص کیاجس <b>م</b> یںِ وہ طبیب کوئی طبی خیانت اور بر <sup>خ</sup> رابی نہ |                                                                               |
| وصاًعلماے کرام اور معظَّمَانِ دین کو، اور بہر حال ان سے احتیاط و                 |                                                                               |
|                                                                                  | احتراز کواولی قرار دیا۔                                                       |
|                                                                                  | ان حضرات کی دلیلیں درج ذیل ہیں:                                               |
|                                                                                  | ٭ البحرالرائق میں ہے:                                                         |
| يستطب بالكافر فيما عدا إبطال العبادة لما أنه علّل                                |                                                                               |
| د العبادة لا بأن استعماله في الطب لا يجوز . `` (')                               |                                                                               |
|                                                                                  | من در مختار میں ہے:                                                           |
| ب بالكافر فيما ليس فيه إبطال عبادة. ``(٢)                                        | "أفاد في النهر تبعًا للبحر جواز التطبيد                                       |
|                                                                                  | فتادی رضوبہ میں ہے:                                                           |
| زنہیں،اگرچہ طبیب مسلمان ہواور جائز چیز میں حرج نہیں،اگرچہ                        |                                                                               |
|                                                                                  | کافرہو۔ گمرہندوؤں کی طب عقلی اصول کے خلاف اور اکثر                            |
| ، علاج، جس میں اس کی بر خواہی نہ چل سکے وہ تو 'نکا یا کُون کُمر                  |                                                                               |
| ت بیع و شرا، اجارہ د استیجار کی مثل ہے ، ہاں!اندردنی علاج جس میں                 |                                                                               |
| خلافِ احتیاط اور شنیع ضرور ہے۔ خصوصاً یہود و مشرکین سے                           |                                                                               |
|                                                                                  | سربر آوردہ مسلمان کوجس کے کم ہونے کودہ اشقیاا پن                              |
|                                                                                  | حضرت علامهفتي نظام الدين رضوي صاحب آيخ                                        |
| یا عذر شرعی کسی ناجائز کام مثلاً نجس یا حرام چیز سے علاج، ننطرناک                | •                                                                             |
| لق لحیہ وغیرہ کاار تکاب نہ کرنا پڑے ،ایسے نارمل حالات میں غیر                    |                                                                               |
|                                                                                  | مسلم ڈاکٹر سے علاج کرانا بھی جائز ہے ، کبھی ممنوع ، کبھی غیران                |
| •                                                                                |                                                                               |
| ٤٩، دار الكتب العلمية، بيروت                                                     | <ul> <li>(1) البحر الرائق، فصل في العوارض، ج٢، ص٣</li> </ul>                  |
| في العوارض المبيحة لعدم الصوم، من كتاب الصوم،                                    | (۲) در مختار مع رد المحتار، ج۳ ص : ٤٠٤، فصل                                   |
| -٦٦، كتاب الحظر والإباحة، رضا اكيدْمي، ممبئي                                     | مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت<br>(٣) فتاه ين ضم به، جلد :٩، نصف آخر، ص. :٥١ |

(٢) فتاوي رضويه،ج:٩،نصف آخر، ص: ٢٩٠ كتاب الحظر والاباحة، ملتقطاً، رضا اكيدْمي، ممبئي

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

پھرچار صفح میں اس پر تفصیل ہے روشنی ڈالی ہے اور سے ہدایت فرمائی ہے کہ: ''مسلمانوں بالخصوص علمامے دین کو غیر مسلم طبیب کاعلاج شر وع کرنے سے پہلے سے اطمینان حاصل کر لینا چا ہے کہ وہ متعصب نہیں ہے، مسلم غیر مسلم سب کے ساتھ اس کا برتاؤ بکیاں ہوتا ہے اور اس کی نظر اپنے پیشے کو فروغ دیے، پر ہی ہے، اس کے باد جود اگر مسلم ڈاکٹر فراہم ہوں تو غیر مسلم ڈاکٹر سے احتیاط بہتر ہے اور جو مجبور ہے، معذور ہے، خداے عفود غفور اس پر رحم فرمائے۔''

" وہابی، دیوبندی، رافضی ڈاکٹروں کا حال اس سے بھی بڑاہے ان میں جوجس قدر خوش کلام شیریں بیان ہو تاہے، دہ عمومًا ای قدر تعصب مذہبی سے آلودہ ہو تاہے، علماے اہل سنت کے ساتھ ان کا سلوک "شہد دکھائے، زہر پلائے " جیسا ہو تاہے۔ "

## جوابات سوال (٢)

**دومراسوال ی**د تھاکہ '' اگر طبیب دورانِ علاج کوئی ایسی ہدایت کرے جس کا تعلق براہِ راست یابالواسطہ باب دیانات سے ہو توکیا اس کی طبی ہدایت پرعمل در آمد کے جواز کے لیے اس طبیب کے حاذق وماہر ہونے کے ساتھ مسلم ادرعا دل یا مستور الحال ہونابھی شرط ہے ؟''

اس سوال کے جواب میں علمائے کرام کے درج ذیل چھ موقف ہیں:

مح بہلا موقف: بہ ہے کہ مطلقاباب دیانات میں طبیب کی طبیب کی جمل درآمد کے لیے اس طبیب کے حاذق ہونے کے ساتھ مسلم اور عادل یا کم از کم مستور الحال ہونا شرط ہے۔ ان میں سے بعض حضرات نے اس تظم کے علی الا طلاق ہونے کی صراحت کی ہے اور بعض حضرات کے مقالوں سے اطلاق مستفاد ہوتا ہے۔ یہ موقف درج ذیل حضرات کا ہے: مولانا محد نظام الدین علیمی مصباحی، جدا شاہی، بستی مولانا سر فراز احد برکاتی، مولانا محد ریجان رضا مصباحی، مولانا محد عبد الرحمٰن رضوی مولانا خطم علی مصباحی، جدا شاہی، بستی مولانا سر فراز احد برکاتی، مولانا محد ریجان رضا مصباحی، مولانا محمد عبر مولین رضوی مولانا نظم علی مصباحی، جدا شاہی، بستی مولانا سر فراز احد برکاتی، مولانا محد ریجان رضا مصباحی، مولانا محمد عبر الرحمٰن رضوی مولانا نظم علی مصباحی، جامعہ اشر فید و قاضی شہید عالم رضوی و مفتی حبیب اللہ نعیمی و مولانا عبد الحق رضوی و مفتی عنایت احد عیمی و مفتی شفیق احد شریفی و مولانا عبد الغفار عظمی و مولانا محد بشیر القادری و مولانا عبد الحق رضوی و مفتی مصباحی و مولانا محمد سراحی و معنی مصباحی، جدود مولی و مولانا محد بشیر القادر کی و مولانا عبد الحق رضوی و مفتی مصباحی و مولانا محد شریفی و معد الرفیار الحد الخفار الحظمی و مولانا محد بشیر القادر کی و مولانا عبد الحق رضوی و مفتی سراحی میں مصباحی معران الحد سراحی معلی و معول و معنی معران محد ال

ب بدايي مي ب:

مزيد لکھتے ہيں:

"(و يقبل في المعاملات قول الفاسق ولا يقبل في الديانات، إلّا قول العدل) و وجه الفرق أن المعاملات يكثر وجودها...... حسب وقوع المعاملات فجاز أن يشترط فيها زيادة شرط فلا يقبل فيها إلّا قول المسلم (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

"(يباح الفطر لمريض خاف زيادة مرضه) كيفا أو كمّا (بالصوم) و صحيح خاف المرض و خادمة خافت الضعف بغلبة الظن بأمارة أو تجربة أو إخبار طبيب حاذق مسلم عدل."(٢)

الله فتاوی تا تارخانیه میں ہے:

و في مجموع النوازل: سئل الشيخ عن صغير رضيع مبطون يخاف موته بهذا الدواء، وله ظئر يزعم الأطباء إن الظئر إذا شربت دواء كذا يبرأ هذا الصغير، و تحتاج الظئر أن نشرب ذلك نهارًا في رمضان، هل يجوز لها الإفطار بهذا العذر؟ قال: نعم، إذا قال الأطباء البصراء بذلك. و في الظهيرية قال: و عندي هذا محمول على الطبيب المسلم دون الكافر، كمسلم شرع في الصلاة بالتيمم فوعد له كافر إعطاء الماء فإنه لا يقطع الصلاة. <sup>(۳)</sup>

" وضوياً سل ميں پانى سے نقصان كانرااندينيە كافى نہيں نىر كى ذاكريافاس يا ناقص طبيب كاكہنا كافى بلكه تين دلاكل شرعيه سے ايك كامونا ضرور ، يا توظاہر'' واضح روش علامت ، ياضح تجربه'' ، ياطبيب'' حاذق مسلمان غير فاسق كابيان ۔'' \*\* " ہاں ! بيہ بات كه فلال امر ضرر دے گاكسى كافريا كھلے فاسق يا ناقص طبيب كے بتائے سے ثابت نہيں ہو سكتى ، يا توخود اينا تجربہ ہو كہ نقصان ہوتا ہے ، يا كوئى صاف علامت اليسى موجود ہوجس سے واقعی ظن غالب نقصان كامو ، يا طبيب حاذق مسلم مستور بتائے جس كاكوئى فسق ظاہر نہ ہو'' ۔ (۵)

مذکورہ بالا عبار توں کے علاوہ بہارِ شریعت حصہ پنجم، ص:۳۸۲، بحر الرائق،ج، 9، کتاب الکراہیۃ، فن ؓ القدیر، ج:۲،ص:۵۹ اوغیرہ فقہی کتابوں کی عبار توں سے بھی استدلال کیا ہے۔

(۱) هدایه، کتاب الکراهیة،ج: ٤، ص:٤٣٨، مجلس البرکات، جامعه اشر فیه، مبارکپور (۲) الدر المنتقی شرح الملتقی مع مجمع الأنهر، کتاب الصوم،فصل فی العوارض، ج:۱، ص: ٣٦٦مطبوعه دار الکتب العلمیة، بیروت (۳) الفتاوی التاتار خانیة، کتاب الصوم، فصل الأسباب المبیحة للفطر،۲/ ۲۹۱، مطبوعه دار الکتب العلمیة، بیروت (۴) فتاوی رضو یه جلد:۱، ص:٦١٣،رضا اکیدمی، ممبئی (۵) ایضاً: جلد:۱، ص:١٠٤

۲۸۳

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

**دومراموقف:** بیہ کہ مطلقاباب دیانات میں طبیب کاان اوصاف سے متصف ہونا شرط نہیں ،بلکہ اس میں یہ تفصیل ہے کہ اگر طبیب یاڈاکٹر کی طبی ہدایات کا تعلق براہِ راست بابِ دیانات سے ہوتواس پرعمل در آمد کے جواز کے لیے طبیب کامذ کورہ بالاا دصاف سے متصف ہونا شرط ہے اور اگر بالواسطہ یعنی ضمناً د تبعاً ہوتوان اوصاف سے متصف ہونا شرط نہیں ۔ اس صورت میں فاسق ،بلکہ کافر کے قول پر بھی عمل کرنا جائز ہے ۔ بیہ موقف درج ذیل حضرات کا ہے:

• مولاناعارف الله مصباحی • مولانا محمد انور نظامی مصباحی • مولافا ساجد علی مصباحی • مفتی آل مصطفیٰ مصباحی • مولانا محمد رفیق عالم رضوی مصباحی • مولانا نصر الله رضوی • مولانامحسن رضابادی ، مولانا شبیر احمد مصباحی • مولانا محمد کونین نوری مصباحی • مولانا ناصر حسین مصباحی • مولانا صدر الورکی قادری • مولانا نور احمد قادری مصباحی • مولانا اختر کمال مصباحی • مولانا شمشاد احمد مصباحی • مولانا احمد رضا مصباحی مبارک بوری • مفتی محمد معراج القادری • مولانا مصلحی ساحی • مولانا مصلحی ال

یہ موقف رکھنے دالے علما ے کرام طبی ہدایات کے براور است باب دیانات سے متعلق ہونے کی صورت میں طبیب کے حاذق ہونے کے ساتھ سلم ،عادل یا مستور الحال ہونے کا وجوب پہلے موقف کے تحت ذکر کردہ عبارات سے ثابت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ان عبار توں کامحمل براہ راست دیانات ، یہ لفظ دیگر دیانات مقصودہ سے تعلق رکھنے دالی صورتیں ہیں ، جب کہ تبعاً دضمناً دیانات سے تعلق کی صورت میں طبیب ہیں ان اوصاف کے شرط نہ ہونے کا ثبوت درج ذیل دلیاوں سے ہوتا ہے: میں ہدا یہ میں ہے :

"(ومن أرسل أجيرًا له مجوسيًا أو خادمًا فاشترى لحمًا فقال اشتريته من يهودي أو نصراني أو مسلم وسعه أكله) لأن قول الكافر مقبول في المعاملات لأنه خبر صحيح لصدوره عن عقل و دين يعتقد فيه حرمة الكذب والحاجة ماسة إلى قبوله لكثرة وقوع المعاملات. "<sup>()</sup>

"قوله "مقبول" الخ، لا يقال: كان ينبغي أن لا يقبل قوله؛ لأنه إخبار بأن هذا اللحم حلال، والحل والحرمة من الديانات، ولايقبل في الديانات إلا قول العدل، والمجوسي ليس بعدل؛ لأنًا نقول إنه إخبار بالشراء من يهودي أو نصراني أو مسلم و إنه من المعاملات و إنما يثبت ما في ضمنه وكذلك لو قال اشتريته من غيرهم إثبات الحرمة فيه ضمني فلمّا قبل قوله في الشراء يثبت الحل في ضمنه؛ لأنه كم من شيء يثبت ضمنًا ولا يثبت قصدًا كوقف المنقول ضمنًا بغير المنقول و كبيع الشرب وغيره.

(۱) هدايه، ج: ٤،ص: ٤٣٧، كتاب الكراهية،مطبوعه مجلسِ بركات، جامعه اشرفيه، مبارك پور

"(فاشترط فيها):أي المعاملات (التمييز لاغير فإذا قبل فيها قول المميز)حرَّا كان أو عبدًا مسلمًا كان أو كافرًا، صغيرًا كان أو كبيرًا (وكان في ضمن قبولُه في الديانات، يقبل قولُه في الديانات ضمنًا؛ لِمَا ذكرنا ،حتى إذا قال المميز : أهدى إليك فلان هذه الجارية أو بعثني مولايَ بها إليك، وسعه الأخذ والاستعمال حتى جاز له الوطؤ بذلك، لأن الديانات دخلت تبعًا للمعاملات كما تقدم بخلاف الديانات المقصودة لأنه لا يكثر وقوعها كالمعاملات، ولا حرج في اشتراط العدالة. (٣)

مذکورہ بالاعبار توں کے علاوہ عنایہ، تبیین الحقائق (۲۹/۷)، فتاویٰ عالم گیری (۲۵/۱/۵)، فتاویٰ رضو یہ (۲۸۱/۴) کے جزئیات سے بھی اپناموقف ثابت کیا ہے۔

**فائکرہ:** ان دونوں موقف سے تعلق رکھنے والے بیش تر علماے کرام موجودہ زمانے میں طبیب کی مذکورہ بالا شرطوں میں تخفیف کے قائل ہیں، جس کی تفصیل سوال نمبر (۲) کے چواب میں آ رہی ہے۔

(١) رد المحتار، ج:٩، ص:٤٩٧، كتاب الحظر والاباحة، دار الكتب العلمية، بيروت (٢) بهارِ شريعت حصه:١٦، ص:٣٦-٣٧،المجمع المصباحي، مبارك پور (٣) تكملة البحر الرائق، فصل في الأكل و الشرب،ج:٨،ص:١٨٦، دار الكتب العلمية، بيروت

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم) 🗲 144 تنسر اموقف: اگر طبیب دورانِ علاج کوئی ایسی ہدایت کرے جس کا تعلق بالواسطہ یابلاواسطہ باب دیانات ۔ سے ہو ادراس کی ہدایہ پر عمل کرنے میں کسی عبادت کاافساد لازم آئے تواس کی طبی ہدایات پر عمل کے جواز کے لیے اس طبیب کے حاذق وماہر ہونے کے ساتھ مسلمان ہونااصالۃً، جب کہ عادل ہونایقینی طور پڑطن غالب کے حصول کے لیے شرط ہے۔ اس لیے کہ بھی تبھی مسلم فاسق کی خبر کے صدق پر بھی خلن کا حصول ہوجا تاہے اور اس وقت اس کی خبر بھی باب دیانات میں معتبر ہوجاتی ہے،ادر مستور یاغیر ظاہر الفسق ہونے کی شرط خبر کوصدق سے قریب کرنے کے لیے ہے۔ اس لیے کہ مذہب میں مستور الحال کاظلم فاسق کی طرح ہے اگر چیہ امام حسن کی روایت میں اس کاظلم عادل کی طرح ہے . . . توعد الت یا استتار حال کی شرط لازمی نہیں ، بلکہ صدق خبر کویقینی یااس سے قریب تر بنانے کے لیے ہے۔ یہ موقف مولانا قاضی فضل احد مصباحی صاحب **چوتھا موقف:** قاضی فضل احمد مصباحی صاحب کے برادرِ کبیر قاضی فضل رسول مصباحی کاہے۔ بیہ براہِ راست دیانات سے تعلق کی صورت میں اپنے براد یہ صغیر ( قاضی فضل احمد مصباحی صاحب ) دالے موقف پر ہیں مگر بالد اسطہ دیانات سے تعلق کی صورت میں ان سے اختلاف کرتے ہیں اور ہر طبیب کے قول پرعمل کوجائز قرار دیتے ہیں ، خواہ وہ عادل ہویافاسق مسلم ہویاغیر مسلم. **پانچوال موقف:** بیہ بے کہ اگر طبیب کی طبی ہدایات کا تعلق براہِ راست دیانات سے ہو تواس کی طبی ہدایات پر عمل کرنے کے لیے دوچیزوں میں سے ایک کاپایا جانا ضروری ہے: 🕕 طبیب ماہرِ امراض ہونے کے ساتھ مسلمان،عادل یامستور الحال ہو۔ () اجتہاد و تحری کے بعد مریض کے نزدیک، ڈاکٹر کا (طبی ہدایات صادر کرنے میں) صادق القول ہونا مظنون بہ ظن غالب یہ موقف مولاناابراراحمد اعظمی کاہے۔اس سے ملتاجلتاموقف مفتی بدرعالم مصباحی صاحب کابھی ہے۔ وہ لکھتے ہیں: ''فقہانے جو شرطیں لگائی ہیں ان تمام شروط وقیود کی غرض غلبۂ ظن کا حصول ہی ہے۔ حاصل سے سے کہ اگر مریض کو ڈاکٹر کی ہدایات پر عمل نہ کرنے کی صورت میں از دیاد مرض کاظن غالب ہے تواسے ان ہدایات پر عمل کی اجازت ہوئی جا ہے، داكتر سلم ہویا كافر، فاسق ہویاغیر فاسق ۔'' **حیصا موقف:** بید ہے کہ براہ راست دیانات میں کافر کا قول معتبر نہیں ، کیکن علاج معالجہ در حقیقت معاملات ، ی کی قبیل سے ہیں، بالواسطہ اور ضمناً دیانات سے ہیں اس لیے اس میں غیر سلم ڈاکٹر کی ہدایات پر عمل میں بھی حرج نہیں۔ یہ موقف مولانا محمد حنیف رضوی بریلوی، مولانامعین الدین مصباحی اورمفتی محمد نظام الدین رضوی کا ہے۔ اس کے تعلق ہے فتی صاحب کے مقالے سے کچھ خاص گوشے نذر قارئین کرتا ہوں۔ () دواعلاج کالعلق معاملات سے ہے مگر سے کہ ڈاکٹر اپنی حد سے آگے بڑھ کر شرعی مسائل بتانے لگے تو صرف اس

www.waseemziyai.con

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

صورت میں وہ دیانات سے ہوگا۔ () معاملات سے مراد خرید ، فروخت ، اجارہ وغیرہ وہ تمام عقود اور امور ہیں ، جن میں مال یا کام کے بدلے مال لیا جائے ، ایک فریق کے قول یافعل سے دوسرے کے ذمہ کچھلازم نہ ہواور دوسرافریق قائل یافاعل سے نزائ نہ کر سکے ۔ () مریض کی جانچ اور نسخہ تجویز کرنے کی فیس اجرت ہے اور یہ معاملہ عقدِ اجارہ ہے ، دام دے کر اس سے دوالینا عقد نیچ ہے ، معاوضہ ایکسرے ، سونو گرافی ، خون ، پیشاب وغیرہ کا ٹسٹ اجارہ ہے ، جو بلا شہبہ معاملات سے ہیں ، ڈاکٹر نے مریض کے لیے جو علان تجویز کیا اسے قبول کرنا اس پر لازم نہ ہیں اور مریض کو اس بارے میں ڈاکٹر سے زائ کا حق نہیں اس اوصاف اس میں پائے جاتے ہیں۔

() اگر علان کا تعلق براہ راست دیانات مقصودہ سے ہو، یعنی اس سے کسی عبادت کا ترک یا ابطال یا جرام کا ار تکاب یانجاست سے آلودگی لازم آئے، تومعالج ڈاکٹر کے لیے تین اوصاف کا جامع ہوناضروری ہے۔(ا)حاذق ہو(۲) مسلمان ہو (۳) عادل یا مستور ہو۔

(۵) مگر عام حالات میں علاج کا تعلق دیاناتِ مقصودہ سے نہیں ہوتا بلکہ ایسے معاملات یاطبتی امور سے ہوتا ہے جن کے شمن میں دیانات بھی ثابت ہوتے ہیں اور ایسے دیانات میں فاسق و کافر سب کی خبر مقبول ہے ۔ مذکورہ بالامقالہ نگاروں کے علادہ کچھ مندوبین کرام ایسے ہیں جن کے مقالوں میں اس سوال کاکوئی واضح جواب نہیں ملتا۔

جوابات سوال (۳) الف

تیسرے سوال کے دوجز ہیں: **پہلا جز**بیہ ہے کہ فقہاے کرام کی عبار توں میں طبیب کے لیے اسلام اور عدالت یاغیر ظاہر الفسق ہونے کی شرطیں احترازی ہیں، یاان کا مقصد خلن واعتماد کا حصول اور اضرار کے اندیشہ سے بچناہے ؟

اس سوال کے جواب میں سارے مندوبین کرام اس بات پر متفق ہیں کہ ان شرائط کا مقصد خلن واعتماد کا حصول اور اِضرار کے اندیشہ سے بچنا ہے، مگر اس کے ساتھ ان شرطوں کے احترازی اور غیر احترازی ہونے میں اختلاف ہے، اس طرح اس کے جواب میں اہل علم کے تین موقف ہمارے سامنے ہیں۔

**پہلا موقف: ی**ہ ہے کہ بیہ شرطیں احترازی بھی ہیں اور ان کا مقصد طن واعتماد کا حصول بھی ہے۔ یہ درج ذیل علاے کرام کاموقف ہے۔

• مولانا محمد عارف الله مصباحى • مولانا محمد اختر كمال مصباحى • مفتى محمد معراج القادرى • مولانا نصر الله رضوى • مولانا محمد صدر الوركي قادرى • مفتى آلِ مصطفىٰ مصباحى • مولانا ابرار احمد أظلمى • مفتى بدر عالم مصباحى • مفتى شير محمد خان مصباحى (وارشيه، لكصنؤ)

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) • مولانا عبد الغفار أعظمي • قاضي شهيد عالم رضوي • مفتى زاہد على سلامي • مولانا عبد الحق رضوي • مولانا محمد ناظم على رضوي مصباحي • مولانا محد نظام الدين عليمي مصباحي • مفتى معين الدين مصباحي • مفتى محمد نظام الدين رضوي • راقم سطور (نفيس احمد مصباحي ) ـ **دوسراموقف:** یہ ہے کہ حاذق اور مسلم ہونے کی شرطیں احترازی ہیں اور عدالت یا مستور الحال ہونے کی شرط اتفاقی ہے۔ یہ موقف قاضی فضل رسول مصباحی کاہے۔ جب کہ قاضی فضل احمد صاحب کا موقف بیہ ہے کہ طبیب کے لیے اسلام کی شرط احترازی ہے کہ کافر کی خبر دیانات کے باب میں بالکل معتبر نہیں ، جب کہ عدالت یاغیر ظاہر الفسق ہونے ک شرط مکمل طور پراحترازی نہیں بلکہ مقصد خلن واعتماد کا حصول اور حتی الامکان اضرار کے اندیشہ سے بچناہے۔ **تیسراموقف: ب**یہے کہ بیہ شرطیں احترازی نہیں ہیں ، بلکہ ان کا مقصد خلن واعتماد کا حصول ادر اضرار کے اندیشہ سے بچنا ہے۔ بیہ موقف بقیہ علما کے کرام کاہے۔ان میں سے بیش ترنے ان شرطوں کے احترازی ہونے کی صراحةً لفی ک ے اور بعض حضرات نے اگرچہ صراحة منفی نہیں کی ہے لیکن ان کی عبارات سے احتراز کی نہ ہونا ہی متر شح ہو تاہے۔ جوابات سوال (۳)ب تیسرے سوال کا **دوسراجزیہ** ہے کہ جدید تحقیقاتی آلات ادر مشینوں کے ذریعہ جاصل ہونے دالی رپورٹ سے اس مقصد کا حصول ہو سکتا ہے یانہیں ؟ اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام چار خانوں میں تقسیم ہیں: **پہلا نظم میہ:** بیہ ہے کہ جدید تحقیقاتی آلات ادر مشینوں کے ذریعہ حاصل ہونے دالی رپورٹ کوزیادہ سے زیادہ ڈاکٹر کی یک گونہ اہلیت ( نباضی ) کے قائم مقام مانا جا سکتا ہے ، اس سے اسلام اور عد الت کی کمی بوری نہیں ہو سکتی۔ یہ نظریہ مولانا ساجدعلی مصباحی کاہے۔ **دوسر الظریہ:** بیہ بے کہ ان آلات ادر مشینوں سے ظن واعتماد ادر اضرار کے اندیشے سے بچاؤ کا مقصد حاصل ہو سکتا ہے۔ اس نظریہ کے حامل علما بے کرام درج ذیل ہیں: • مفتى محمد نظام الدين رضوى • مولانا محمد كونين نورى مصباحى • مولاناصاحب على فرددس • مولانا احمد رضامصباحى • مولانا محمد انور نظامى • مولانا محمد رفيق عالم مصباحي • مولانا شمشير على رضوى • مفتى شمشاد احمد مصباحي • مولانا محمد ناصر مصباحي • مولانا محسن رضابادى، مولانا شبير احمد مصباحى ومفتى عبد السلام رضوى ومفتى شهاب الدين احمد نورى ومفتى محمد عالم كير مصباحى ومفتى شفيق احمد شريفي • مفتى حبيب الله يعيمي مصباحي • مفتى محمد عنايت احمد عيمي • مولانا محمد بشير القادري • مولانا محمد صدر الوركي قادري • مولانا ابراراحداعظمي • مولاناشیر محد مصباحي • مولاناعبدالغفار عظمي • راقم الحروف (نفیس احد مصباحي ) • مولاناسيج احمد قادري مصباحي حضرت مفتى نظام الدين رضوى صاحب لكھتے ہيں: ''اب جدید طبی آلات امراض کی تشخیص میں ویسے ہی قابلِ اعتماد ہیں جیساعادل یامستور طبیب کیوں کہ بیہ آلات مرض

## جوابات سوال (٢)

چوتھااور آخری سوال بیہے: کہ بہر حال باب دیانات میں مذکورہ شرائط سے خالی طبیب کی ہدایات پرعمل کرناکیسا ہے؟ اس سوال کے جواب میں بیش تر مندوبین کرام عصر حاضر کی مجبور یوں اور تقاضوں کالحاظ کرتے ہوئے اس کی مشر وط

| (rq.                                                                   | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )         |
|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ماتھ حالات کا مقابلہ کرنے کا مشورہ دیتے ہیں، ادرکسی صورت میں           | اجازت دیتے ہیں ادر کچھ لوگ بوری استفامت کے س             |
| ستعلق طبی ہدایات پرعمل کی اجازت نہیں دیتے۔ اس طرح علماے                |                                                          |
| - L                                                                    | کرام کے اس کے جواب میں بنیادی طور پر دوموقف ہیں          |
| وصاف سے خالی طبیب کی طبی ہدایات پرعمل جائز نہیں ۔ بیہ موقف             | <b>پهلاموقف:</b> باب ديانات ميں مذكوره بالاا             |
|                                                                        | درج ذیل علماے کرام ہے:                                   |
| حی • مفتی محمد معراج القادری • مولانا سر فراز احمہ بر کاتی اور ان کے   | • مولانا احمد رضا مصباحی • مولانا شبیر احمد مصبا         |
| ، عنایت احد صیمی • مولانا ناصر حسین مصباحی • مولانا نور احمه فادری     | مصد قین و مفتی شیر محمد خال رضوی، جودھ بور و مفتی        |
| رى_                                                                    | مصباحی • مولاناعرفان عالم مصباحی • مولانا محد بشیر القاد |
| رے ساتھ اس کومنع کرتے ہوئے لکھتے ہیں:                                  | ان میں سے مولانااحمد رضامصباحی بڑے شدو                   |
| رکورہ بالاشرائط سے خالی طبیب کی ہدایات پر عمل کرنا ہر گز جائز نہیں ۔'' | " ہراہ راست باب دیانات میں مریض کے لیے م                 |
| گناہ قرار دیتے ہیں اور موخر الذکر تینوں حضرات فقہاے کرام کے            | جب کہ مولانا شبیر احمد مصباحی اسے ناجائز اور             |
| اب کے حاصل ہوجانے پر اس کی ہدایات پر عمل کو جائز کہتے ہیں ، بہ         | بتائے ہوئے طریقوں میں سے کسی طریقے سے گمانِ غ            |
|                                                                        | صورتِ ثانی ناجائز۔                                       |
| غیر سلم طبیب کے قول پر عمل کرنا توجائز نہیں ، لیکن مسلم فاسق کے        | دوسراموقف: بدب كهاس صورت يس                              |
| یناتحری کے ذریعہ معلوم ہو۔                                             | قول پر عمل جائز ہے، بہ شرطے کہ اس کاصادق القول ہ         |
|                                                                        | اس موقف کے حامل علماے کرام بیرہیں:                       |
| باحی • مولانا محمود علی مشاہدی مصباحی • مولانا نصر الله رضوی • قاضی    | • مولانا محمد نظام الدين عليمى • مولانا نثار احمد مص     |
|                                                                        | فضل رسول مصباحى • قاضى فضل احمد مصباحى • مولانا مح       |
| ، کے حامل طبیب اور ڈاکٹر بہ آسانی دستیاب ہوں دہاں ان ادصاف             | تيسراموقف: بدب كهجهال ان ادصاف                           |
| س طرح کے طبیب نہ ہوں (اس وقت دنیا، خصوصاً ہند و ستان کے                | سے خالی طبیب کے قول پرعمل جائز نہیں ۔ اور جہاں ا         |
| لم طبیب کی طبی ہدایات پرعمل کی اجازت ہے ، کیوں کہ اس صورت              | بیش تر مقامات ایسے ہی ہیں )وہاں مسلم فاسق اور غیر مس     |
| نامسلمانوں كوحرج ميں ڈالناہے۔ والحوج مدفوع بالنص،                      |                                                          |
|                                                                        | قال تعالى : مَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّيْنِ مِنْ      |
|                                                                        | و قال ايضاً: يُرِيْنُ اللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِ  |
|                                                                        |                                                          |

<sup>(</sup>۱) الحج ۲۲، آیت:۷۸. (۲) ۱۱ ق.ق۲، آیت:۱۸۵

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

بیه موقف درج ذیل حضرات کام : • مولانا شمشاد احمد مصباحی • مولانا ساجد علی مصباحی • مفتی حبیب الله نعیمی • مفتی شهاب الدین احمد نوری • مفتی شفیق احمد شرایفی • مولانا صاحب علی فردوسی • مولانا محمد کونین نوری • مولانا محمد رفیق عالم مصباحی • مولانا محسن رضا بادی و مولانا شبیر احمد مصباحی • مولانا محمد عالم گیر مصباحی • مولانا شیر محمد خان مصباحی • مولانا عبد الغفار اعظمی • مولانا محمد سیح احمد قادری • مولانا شبیر احمد جابر خان مصباحی • قاضی شهبید عالم رضوی • مولانا محمد انور نظامی • مولانا عبد الغفار اعظمی • مولانا محمد سیح احم جابر خان مصباحی • قاضی شهبید عالم رضوی • مولانا محمد انور نظامی • مولانا عبد الخفار اعظمی • مولانا محمد سیح احمد مصباحی • قادری • مفتی زاہد علی سلامی • مولانا محمد انور نظامی • مولانا عبد الحق رضوی • مولانا محمد سیح احمد قادری • مولانا محمد الحمد الحمد مصباحی • قادری • مفتی زاہد علی سلامی • مولانا محمد انور نظامی • مولانا عبد الحق رضوی • مولانا محمد سیح احمد علی • • مراقم سطور (نفیس احمد مصباحی ) • مفتی عبد السلام رضوی د

ان میں سے بعض نے ضرورتِ شرعیہ کی صورت میں اجازت دی ہے بعض نے ضرورت و حاجت دونوں میں اور بعض نے حرج کالفظ استعال کیا ہے جو ضرورت و حاجت دونوں کو شامل ہے۔ پھر پچھ لوگوں نے یہ صراحت بھی کی ہے کہ حرج کی صورت میں بھی اجازت اس دفت ہے جب کہ وہ کافر طبیب سلمانوں کے ساتھ تعصب نہ بر تنا ہواور مریض کا دل بھی تحری کے بعد اس میطمئن ہو۔

مولانامحر سليمان مصباحي لکھتے ہيں:

''حاصل کلام میہ ہے کہ غیر سلم طبیب کی ہدایات قبول کرنے سے اگر سی سلم مریض کی عبادت فوت ہوتی ہویا عبادت کاکوئی رکن مفقود ہوتا ہوتواس کے لیے صرف اتنی رخصت ہو سکتی ہے کہ ان ہدایات پڑل کرنے کی وجہ سے اس کو بلا عذر تارک عبادت نہیں کہا جائے گاادر نہ ہی اس کی تفسیق کی جائے گی ادر جیتے دنوں تک اس کی طبی ہدایات کی وجہ سے عبادت یارکن عبادت فوت ہوا ہوا بنے دنوں کی قضااس پر سہر حال واجب ہوگی۔''

مولانا محمدانور نظامی حرج وضرر کے علاوہ تواتر کو بھی اجازت کی بنیاد قرار دیتے ہیں۔

**چو تھاموقف:** اس صورت میں مسلم وغیر مسلم ہر طرح کے طبیب کی ہدایات پر عمل کرناجائز ہے کہ در حقیقت ان کا تعلق دیانات مقصودہ سے نہیں بلکہ بیر سب ہدایات دیانات ضمنیہ سے ہیں،اور دیانات ضمنیہ میں بہ شرط تحری فاسق بلکہ کافر کی خبر بھی مقبول ہے۔ بیہ موقف درج ذیل اہل علم کا ہے:

• مولانا محمد حنیف رضوی • مولانامعین الدین مصباحی • مفتی محمد نظام الدین رضوی۔ مولانا محمد حنیف رضوی رقم طراز ہیں :

''علاج کے دوران جو خبریں ڈاکٹردل کی جانب سے موصول ہوں گی وہ سب من جملۂ معاملات ہیں، باب دیانات سے جو بھی شار ہوں گی وہ سب ضمنا اور تبعاً ہوں گی، اور اگر کہیں کسی ( ڈاکٹر) کا ایساقول سامنے آئے بھی تواس کو شاذونا در قرار دیاجائے اور اس کومد ارتھم شرعی نہ مانا جائے۔'' مولانا معین الدین مصباحی لکھتے ہیں:

| ( war | <u>۱</u> |     |  | (  |                | فمارا      | ·             | E.               |
|-------|----------|-----|--|----|----------------|------------|---------------|------------------|
|       | )        |     |  | (  | <b>م</b> ردوم) | ر سیلے (جر | کمانی رایش او | (جديد مسائل پر ع |
|       |          | • / |  | 15 |                | <u> </u>   | •             |                  |

'' دورانِ علاج کافروفاسق ڈاکٹروں کی ہدایات پر ممل کرناجائز ہے کہ بیٹمنی دیانات کی خبر ہے ،ادر پھر حرج وضر درت پانتیق ہے۔''

مفق محمد نظام الدین رضوی ناظم مجلس شرعی کے مقالہ سے سوال نمبر (۲) کے جواب میں ان کا یہ موقف گزر دیکا ہے کہ دہ عام حالات میں علاج کا تعلق دیاناتِ مقصودہ سے نہیں مانتے ہیں، بلکہ دیانات ضمنیہ سے مانتے ہیں، جس میں فاسق و کافرسب کی خبر مقبول ہوتی ہے۔ ساتھ ہی دہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ:

" اب جدید طبی آلات امراض کی تشخیص میں ویسے ہی قابلِ اعتماد ہیں جیسے عادل یا مستور طبیب کیوں کہ یہ آلات مرض کا مشاہدہ کرا دیتے ہیں اور آج اس پر عوام و خواص، علما ، جہلا سبھی اعتماد کرتے ہیں ، تو ایک طرف مرض کا مشاہدہ دوسری طرف عوام و خواص کا تعامل ، دونوں کے مجموعے نے عدالت اور ظاہری دین داری کی جگہ لے لی ہے ، اس حیثیت سے بھی اب فاس اور کافر طبیب حاذق سے علان جائز ہے ، تاہم اس کی پاس داری شرع کی تحری بھی کر لینی چاہیے۔ مریض کو اپنے یا دوسرے کے تجرب سے یامرض کی علامت ظاہرہ سے یہ ظن خالب ہو گہا کہ طبیب کا مشورہ نہ قبول مریض کو اپنے یا دوسرے کر تجرب سے یا مرض کی علامت ظاہرہ سے یہ خون غالب ہو گہا کہ طبیب کا مشورہ نہ قبول مریض کو اپنے یا دوسرے کر تجرب سے یا مرض کی علامت ظاہرہ سے یہ خون غالب ہو گہا کہ طبیب کا مشورہ نہ قبول کرنے کی صورت میں حرج شدید داقع ہو گا۔ ( مثلاً جان چلی جائے گی یا عضو تلف ، وجائے گا ) تودہ کافر طبیب کا مشورہ نہ و

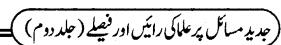
**پانچوال موقف:** بیہ ہے کہ خالص دیانات کی صورت میں بھی مذکورہ بالا شرائط سے خالی طنبّیب کی ہدایات پر <sup>عمل</sup> کی اجازت اس وقت ہوگی جب کہ مریض کوظن غالب ہوجائے کہ اس کی طبی ہدایات پرعمل نہ کرنے کی صورت میں مرض بڑھ جائے گا،یاوہ قریب ہلاک ہوجائے گا۔

یہ موقف مفتی بدر عالم مصباحی ، مولاناشمشیر علی رضوی اور مولانا ابرار احمد اظمی کا ہے۔ مولانا ابرار احمد اظمی کہتے ہیں :

''اگراجتهادو تحری کے بعد مریض کوغلبۂ خلن حاصل ہو کہ مذکورہ ڈاکٹر کی طبی ہدایات عداوتِ دینی کی بنیاد پرنہیں بلکہ پیشئہ طبابت سے جڑے ہونے کے ناطے ازراہے ہمدر دی وخیر خواہی اور بربناے تجربہ ہیں توالیمی صورت میں مریض کواپنے غلبۂ خلن پراعتماد کرتے ہوئے اس طبیب کی طبی ہدایات پرعمل کرنے کی گنجائش موجود ہے۔ لان غلبۃ الظن حجۃ مو جبۃ للعمل کما صبر حوا.''

مقالات کے جائزے کے بعد درج ذیل امور تنقیح طلب معلوم ہوتے ہیں:

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 191 تنقيح طلب امور ا عام حالات میں غیر سلم ڈاکٹروں سے علاج غیر مشروط طریقے پر جائز ہے یا مشروط طریقے پر۔ بہ صورت ثانی وہ شرائط کیا ہیں ؟ () طبیب کی طبی ہدایات کا تعلق صرف معاملات سے ہوتا ہے یا معاملات اور دیانات دونوں سے ؟ بہ صورتِ ثانی دیاناتِ مقصودہ اور دیاناتِ ضمنیہ دونوں سے تعلق کی صورت میں حکم ایک ہی ہو گایالگ الگ، اور بہر صورت دہ حکم کیا ہے؟ 💬 شخصیل غلبہ نظن کے لیے فقہانے کرام کی بیان کردہ تین صور توں میں طبیب حاذق مسلم عادل یا مستور کی خبر بھی ہے۔اس میں سب شرطیں احترازی ہیں یاسب اتفاقی یابعض احترازی اور بعض اتفاقی ؟ موخر الذکر صورت ہو توان کی نشان د ہی کرس۔ 🕐 جدید تحقیقی طبی آلات اور مشینوں کے ذریعہ حاصل ہونے والی رپورٹ کاحکم کیا ہے ؟ کیا وہ صرف ڈاکٹر کی پک گونہ اہلیت ( نباضی ) کے قائم مقام ہے، یا وہ اسلام، عدالت اور نباضی تینوں کے قائم مقام ہے، یا وہ خلن کا فائدہ دینے نہ دینے میں اپنے چلانے دالے ادر رپورٹ تیار کرنے دالے ماہرین کے تابع ہے کہ ان کے اسلام دعدالت کی صفات سے متّصف ہونے کی صورت میں خلن واعتماد کا فائدہ دے اور ان صفات سے متّصف نہ ہونے کی صورت میں بیہ فائدہ نہ دے۔ هوجوده زمانے میں باب دیانات (مقصوده وغیر مقصوده) میں فاس یا کافر طبیب حادق کی طبی ہدایات پر عمل کرناجائز ہے یاناجائز؟جائز ہو توجواز کی بنیادیں کیاہیں ؟صرف ضرورت ، یاضرورت د حاجت دونوں ، یا کچھ اور ؟ 🕥 جواز کی صورت میں طبی ہدایات سے متاثر ہونے والی نماز، روزہ، وغیرہ عبادات کا تفصیلی حکم بیان فرمائیں، کیا اس رخصت واجازت کا انر صرف رفع اثم تک محد و در ہے گا اور صحت یابی کے بعد قضا (اور صوم ہو) توقضا و کفارہ دونوں کی یاایک کی ادائیگی ضروری ہوگی ، یار فع اثم کے ساتھ قضاو کفارہ دونوں یاایک ساقط ہوجائے گا؟ \*\*\*\*





طبیب کے لیے اسلام اور تقویٰ کی شرط

دوا، علان آیک انسانی ضرورت ہے مگر ہر شخص خود اس کی مہارت نہیں رکھتا اس لیے کسی طعبیب کا سہارا لیتا ہے اور طبیب کی ہدایات اور طریقۂ علاج پرعمل کرنا عوماً ایک دنیاوی معاملہ ہے لیکن بعض حالات میں بید دنی معاملہ ہوجاتا ہے ، یا اس سے ضمن میں دنی عمل بھی آجاتا ہے مثلاً ایک شخص آنکھ کی پیاری میں مبتلاب وہ کسی طبیب سے علاج کراتا ہے ۔ ڈاکٹر ا ہدایت کرتا ہے کہ اگر تم رکوع و جود و غیرہ میں اپنا سر جھکاؤ گے تو بینائی ہے محروم ہوجاؤ گے ، یا یہ مرض شدت اختیار کر لے گا اور بہت در یہ میں شفاہ وگی، یاصرف سر جھکانے ہے من کرتا ہے ۔ یوں ہی رحض ان کے روزے میں کسی مریض طلب دوا کھانے کو کیے اور یہ بتائے کہ تم نے اگر دن میں بید دوا فوراً نہیں کھائی توجان کا خطرہ یا مرض شدت اختیار کر لے گا میں علان کا تعلق براہ راست یا بالوا سط عبادت اور دین کھائی توجان کا خطرہ یا مرض بڑ سے کا اندیشہ ہے ، ان حالتوں بدایات پرعمل کرنے کے لیے فقہا ہے کرام نے صراحت فرمانی ہے کہ طبیب کا سلم اور صاحب تقویٰ یا یہ ظاہر وی ہدایات پرعمل کر نے کے لیے فقہا ہے کرام نے صراحت فرمانی ہے کہ طبیب کا سلم اور صاحب تقویٰ یا یہ ظاہر دوا مرور کی ہے ۔ لیکن اس وقت بی مول ہندو سان دنیا کی بھی کاملم اور صاحب تقویٰ یا یہ ظاہر دین دار ہونا مرور کی ہے ۔ لیکن اس وقت بیٹ کرام نے صراحت فرمانی ہے کہ طبیب کا سلم اور صاحب تقویٰ یا یہ ظاہر دین دار ہونا

**سوال ی**در پیش ہے کہ وجودہ حالات میں بھی طبیب کے لیے حاذق ہونے کے ساتھ مسلم اور صاحب تقویٰ یاظاہراً دین دار ہوناضروری ہے یانہیں ؟

**جواب: ()** ده حالات جن میں بلاعذر شرعی کسی ناجائز کام مثلانجس یا حرام چیزے علاج، خطرناک آپریشن، صوم وصلاۃ وغیرہ عبادات کا ابطال یا ترک اور طق لحیہ وغیرہ کا ارتکاب نہ کرنا پڑے۔ ایسے عام حالات میں غیر سلم ڈاکٹروں س علاج دو طرح کا ہوتا ہے:

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) 190 **خارجی:** جیسے جوڑوں کی ماکش دغیرہ جس میں دہ کوئی طبی خیانت وبد خواہی نہ کر سکے۔ **داخلی:**جس میں طبی خیانت وبد خواہی کی گنجائش ہو۔ **خارجی علاج** غیر سلم سے مطلقاً جائز ہے۔ جیسے اس سے خرید و فرد خت جائز ہے۔ **داخلی علاج** بھی جائز ہے جب کہ ماحول فسادات و تعصب کا نہ ہو، اور دیگر حالات میں بھی جب بیہ معلوم ہو کہ وہ مسلمانوں سے تعصب نہیں رکھتااور دل اس سے علاج کرنے پر جے ۔ اور اگر دہ بدمذ ہب ہو تواس کاعد م تعصب اور زیادہ جانیجنے ادر پر کھ لینے کی ضرورت ہے۔ خصوصاًعلمااور عمائداہل سنت کواس میں بہت احتیاط حیا ہیے۔ 🕑 خاص حالات لینی جب طبیب دوران علاج کوئی ایسی ہدایت کرے جس کا تعلق براہ راست دیانات سے ہو یعنی اس سے کسی عبادت کا ترک یا ابطال یا حرام کاار نکاب یانجاست سے آلودگی واقع ہو تواصل حکم ہیہ ہے کہ معالج (۱) حاذق ہو (۲) مسلمان ہو(۳) صاحب تقویٰ، یاظاہراً دین دار ہو۔لیکن دین دار طبیب کی سخت کم یابی اور حرج شدید کی وجہ سے اب فاسق اور کافر طبیب سے علاج کی اجازت ہے بشر طے کہ تحری کے بعد مریض کا دل اس بات پر جے کہ یہ طبیب خواہ مخواہ کوئی ایساعلاج تجویز نہیں کر تاجس کے باعث ایک مسلمان کوئسی حرام کا ار تکاب کرنا پڑے ، اور جب فاسق ، حاذن مسلم طبیب ملے توغیر سلم کے علاج سے پر ہیز کرے۔ 🕑 اگر علاج کا تعلق دیانات، ضمینیہ لینی ایسے امور سے ہوجن کے ضمن میں دیانات کا ثبوت ہوتا ہے تواپسے امور

میں فاسق و کافرسب کی خبر مقبول ہے، اس لیے ان حالات میں بھی ان سے علاج کر اناجائز ہے جب کہ سلم مریض کو یہ ظن غالب ہو کہ اس طبیب کی ہدایت طبی فائدے اور قاعدے کی روسے ہے ، کسی امر حرام میں مبتلا کرنا اس کا مقصود نہیں ۔ **ایک سوال** یہ تھا کہ اسلام اور تقویٰ وظاہری دین داری کی شرطیں اس لیے رکھی گئی تقیس کہ ان کی ہدایتوں پر اعتماد اور

امراض کی شخیص میں ان کے قول پر اطمینان ہو سکے۔ اب طبی آلات اور مشینیں طبیب حاذق صاحب تقویٰ کی تشخیص کے قائم مقام ہو سکتی ہیں یانہیں ؟

اس کے جواب میں یہ بتایا گیا کہ آلات اور مشینوں کے استعمال کے بعد ایک رپورٹ تیار ہوتی ہے جوان مشینوں کو حپلانے والالکھتا ہے پھر طبیب اس پر اعتماد کرکے علاج تجویز کر تا ہے۔ رپورٹ میں غلطی ہوتی تو علاج بھی غلط ہو سکتا ہے۔ اس لیے رپورٹ تیار کرنے والے کا ماہر اور تجربہ کار ہونا ضروری ہے۔ اسی طرح اسے غیر متعصب بھی ہونا چا ہے۔ ان مشینوں کی رپورٹ خالص باب معاملات سے تعلق رکھتی ہے اور معاملات میں فاسق و کافر سب کی خبر مقبول ہے اس لیے بشرط بالا یہ رپورٹ بھی قابل قبول ہے۔ یہ بھی واضح رہے کہ بعض امراض کا حال (مثلاً ہڈی یا عضو بڑھنا یافر کچر ہونا وغیرہ) توان مشینوں سے قطعی طور پر ظاہر ہوجا تا ہے ، اور بعض امراض کا حال (مثلاً ہڈی یا عضو بڑھنا یافر کچر ہونا وغیرہ) توان ہیں ، بعض امراض میں خود اخیس بھی تر دد ہو تا ہے اور اطباان رپور ٹوں اور دیگر علامات و تجربات کے ذریعہ کس تعین کرت ہیں ، اور کس اور کس دور ایک ہوں ہے ہیں متعین کرت

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم) 194 نفصیل کامقصد بیہ ہے کہ طبی ترقیوں کے باوجود آج بھی ان مشینوں کا اظہار ہر معاملے میں یقین یاغلبۂ ظن کا افادہ نہیں کرتا 💆 **ایک سوال ب**یه تفاکه جن صور توں میںسلم مریض ، طبیب کی ہدایت اور اپنے غلبۂ ظن وتحری پرعمل کرتے ہوئے کو 🞇 عمادت ترک کرے توآئلدہ اے کیاکرنا ہو گا؟۔ **اس کا جواب** بیہ ہے کہ بہ صورت مذکورہ ترک عبادات کے باعث دہ گنہ گار نہ ہو گا،ادر اگرردزہ توڑا ہے <sup>ت</sup>یر وز<mark>ھ</mark> توڑنے کا کفارہ اس پرلازم نہ ہوگا، مگر قضاضر در فرض ہوگی۔اسی طرح اگر نماز فرض یاداجب ترک ہوئی ہے تواہ کی بھی قضا فرض ياداجب ہوگی۔ دالتٰد تعالیٰ اعلم۔ ፚፚፚ

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 792 جدميں مدارس كاقيام 🛠 - سوال نامه - خلاصة مقالات \$-فيل

4

www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)



مساجد ميں مدارّ کاقيام

ترتيب : مولانا محد صدر الورئ قادرى ، ركن مجلس شرع ، جامعه اشرفيه ، مبارك بور

بسم الله الرحيم مذہب اسلام کے تحفظ وبقائے لیے علم دین کی تعلیم و تعلم کا سلسلہ عہد رسالت ہی ہے جاری ہے، خود مسجد نبوی شریف میں علم شریعت سیکھنے اور سکھانے کے لیے حضرات صحابۂ کرام کی مجالس کا انعقاد ہوتا جن میں علم فقہ کی تعلیم وتعلم کا خصوصی اہتمام ہوتا، اور حضور اقد س پڑائٹیا پٹے نے مسجد نہوی شریف میں ایسی مجلسوں کے قیام پر کبھی کوئی انکار نہ فرما یا اور نہ صرف بیہ کہ ان کی مدح فرمائی، بلکہ ان میں تشریف فرما ہو کر ان کی رفعت شان کو دوبالا بھی کیا ، حضرت عبد اللہ بن

إنّ رسول الله ﷺ مر بمجلسين في مسجده فقال كلاهما على خير و أحدهما أفضل من صاحبه أمّا هؤلاء فيدعون الله و يرغبون إليه فإن شاء أعطاهم و إن شاء منعهم و أما هؤلاء فيتعلمون الله و يعلمون الجاهل، فهم أفضل و إنما بعثت معلّمًا ثم جلس فيهم. <sup>(1)</sup> رسول اكرم ﷺ إبن مسجد ميں دومجلسوں كياس سے كزرے توار شاد فرماياكہ دونوں مجلس خير پر بيں اور ان

میں ایک دوسری سے افضل ہے۔ رہے اس مجلس دالے ، توبیہ لوگ اللہ تعالیٰ سے دعاادر اس کی رحمت کی طرف رغبت کرتے ہیں ، اب اگر اللہ چاہے تواضیں عطافرمائے اور چاہے توروک دے اور اُس مجلس دالے تو وہ لوگ فقہ یاعلم شریعت سیکھتے ہیں اور ناداقف لوگوں کو سکھاتے ہیں ، اس لیے وہ لوگ افضل ہیں اور میری بعثت معلم ، ی کے طور پر ہوئی ہے ، پھر حضور اقدس ہندائی اللہ اللہ اللہ اون افروز ہوئے۔

(١) مشكاة المصابيح، كتاب العلم ، الفصل الثالث، ص:٣٦، مجلس البركات، مبارك پور

199

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) مگر بیر بھی نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ مسجد شریف میں د<sub>نی</sub> تعلیم کا بیر سلسلہ محض اللّہ سبحانہ و تعالیٰ اور اس کے رسول ش<sup>ان پا</sup>یٹر کی رضا جوئی اور تحصیل ثواب کی خاطر تھاجس پر اخص کسی دنیاوی اجرت کی خواہش تھی نہ اس کا کوئی مطالبہ تھا، بلکہ حضرات سحابۂ کرام درس گاہ نبوی کے ایسے فیض یافتہ خوشہ چیں تھے جن کاملم نظر اللہ رب العزت کا بیہ ارشاد تھا جو رب تبارک و تعالیٰ نے حضرات انبیاے کرام عَلِیظ کی حکایت کے طور پر فرمایا: وَمَا آسْتُلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ.(1) ادر میں اس پرتم سے کچھاجرت نہیں مانگتامیر ااجر توبس اس پرے جوسارے جہان کارب ہے۔ بجاطور سے اس ارشاد پر دہ عمل پیرا یتھے حب جاہ اور طلب دنیا سے بے نیاز ہوکر اللّہ ور سول کی رضاحاصل کرناان کا نصب العین تھا، یہی وجہ ہے کہ بی اگر م شاہد اللہ نے ان پر کوئی انکار نہ فرمایا، بلکہ ان مجلسوں کوباقی رکھتے ہوئے ان کی مدح فرمائی۔ آج کے اس دور میں بھی جگہ جگہ مساجد میں دنی تعلیم کارواج ہے ،کہیں خود مسجد میں ،ی معلم بیٹھ کرایک متعتینہ اجرت پر بچوں کو تعلیم دیتا ہے اور اسی کو کسی مخصوص نام سے موسوم کرکے مدرسہ کی شکل دے دی جاتی ہے ، جب کہ کہیں ایسا ہو تانے کہ ایک زمین مسجد پر دقف ہوتی ہے ادر بوری زمین پر سجد نہیں ہوتی مسجد کی عمارت سے فاضل زمین کا کچھ خالی حصہ ہو تاہے جس پر کوئی مدرسہ قائم کر دیا جاتا ہے، اور کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ پنچے تد خانہ بنا دیا جاتا ہے جہاں تعلیم ہوتی ہے اور او پر مسجد ہوتی ہے۔ جب کہ کتاب الوقف کا ایک جزئتیہ ہے۔

ولا يجوز تغيير الوقف غن هيئته فلا يجعل الدار بستانًا ولا الخان حمامًا ولا الرباط . دكّانًا إلّا إذا جعل الواقف إلى الناظر ما يرى فيه مصلحة الوقف كذا في السراج الوهاج. <sup>(٢)</sup> درمختار ميں ہے:

لو بنى فوقه بيتًا للإمام لا يضر لأنّه من المصالح، أمّا لو تمت المسجدية ثم أراد البناء منع ولو قال عنيت ذلك لم يصدق. فإذا كان هذا في الواقف فكيف بغيره فيجب هدمه ولو على جدار المسجد ولايجوز أخذ الأجرة منه ولا أن يجعل شيئًا منه مستغلًا ولا سكنى. <sup>(٣)</sup> بحرالرائق مي ب: وفي المحتبى لا يجوز لقيم المسجد أن يَبنِي حوانيت في حد المسجد أو فنائه.<sup>(٣)</sup>

> (۱) الشعراء:۲٦، آيت:۱۰۹ (۲) فتاوى هنديه ۲/ ٤١١، كتاب الوقف، الباب الرابع عشر في المتفرقات (۳) درِ مختار، ج:٦، ص:٥٤٨، كتاب الوقف، مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت (٣) بحر الرائق، كتاب الوقف، ج:٥، ص:٤١٨، دار الكتب العلمية، بيروت

فتح القدير ميں ہے:

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

وقد ذكر المصنف في علامة النون من كتاب التجنيس قيم المسجد إذا أراد أن يبني حوانيت في المسجد أو في فنائه لا يجوز له أن يفعل، لأنه إذا جعل المسجد سكنًا تسقط حرمة المسجد و أمّا الفناء فلأنّه تبع للمسجد.()

اور اگر مسجد پر دقف شدہ زمین میں کوئی بے جاتصرف نہ کرکے مسجد ہی میں کوئی استاذ با تنخواہ بچوں کو پڑھانے کے لیے بیٹھا دیاجائے جب بھی بیہ کراہت سے خالی نہیں کہ بیہ کار دنیا ہوا نہ کہ عبادت اور مسجد اللّٰہ تعالیٰ کی عبادت کے لیے، ہوتی ہے، دنیا کا کام کرنے کے لیے نہیں ہوتی، علاوہ ازیں بیچ جب جمع ہوں گے تو شور بھی ہو گا اور آداب مسجد کے خلاف دیگر امور بھی سرز دہوں گے، یہی وجہ ہے کہ اگر مسجد کے باہر کہیں بچوں کی تعلیم ہو سکے تو شار جرت بھی مسجد میں بیٹھ کر تعلیم دی کو ہمارے فقہانے مکروہ قرار دیاہے کہ اگر مسجد کے باہر کہیں بچوں کی تعلیم ہو سکے تو بلا اجرت بھی مسجد میں بیٹھ کرتعلیم دی بحرالرائن میں ہے:

لو علم الصبيان القرآن في المسجد لا يجوز و يأثم وكذا التأديب فيه أي لا يجوز التأديب فيه إذا كان بأجر و ينبغي أن يجوز بغير أجر وكذا لا يجوز التعليم في دكان في فناء المسجد هذا عند أبي حنيفة و عندهما يجوز إذا لم يضر بالعامة. <sup>(٢)</sup> فُتْح القدير مي بي:

والذي يكتب إذا كان بأجر يكره و بغير أجر لا يكره، هذا إذا كتب العلم والقرآن لأنه في عبادة أما هؤلاء المكتبون الذين تجتمع عندهم الصبيان واللغط فلا ولو لم يكن لغط لأنهم في صناعة لا عبادة إذ هم يقصدون الإجارة ليس هو نله بل للارتزاق و معلم الصبيان القرآن كالكاتب إن كان لأجر لا و حسبة لابأس به و منهم من فصل هذا إن كان لضرورة الحر وغيره لا يكره و إلّا فيكره وسكت عن كونه بأجر أو غيره و ينبغي حمله على ما إذا كان حسبة فأتما إن كان بأجر فلا شك في الكراهة وعلى هذا فإذا كان حسبة ولاضر ورة يكره لأن نفس التعليم و مراجعة الأطفال لاتخلو عما يكره في المسجد والجلوس في المسجد بغير صلاة جائز لا للمصيبة.<sup>(7)</sup> بهار شريعت عن ج "كاتب كومجر على بيش كلصاح كان جب كه اجرت پر كلمتا بواور بغيراجرت كلمتا بوتواجازت ب

> (۱) فتح القدير، ج:٥، ص:٤٤٦ (۲) بحر الرائق، كتاب الوقف، ج:٥، ص:٤١٩، دار الكتب العلمية، بيروت (٣) فتح القدير، ج:١، ص:٣٦٩

جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

جب کہ کتاب کوئی بری نہ ہو، بوں ہی علم اجر کو مسجد میں بیٹھ کر تعلیم کی اجازت نہیں اور اجر نہ ہو تواجازت ہے''۔(<sup>1)</sup> مگر اس کے باوجود مساجد میں مدارس کا قیام کبھی بر بنا ے ضرورت ہو تا ہے۔ مثلا ایک بڑا شہر ہے جہاں سنیوں کا کوئی ادارہ نہیں یا اگر کوئی ادارہ ہے تو شہر کے تمام علاقوں کے لیے کافی نہیں ہے۔ اور صورت حال ایسی ہے کہ وہاں کے سن مسلمانوں میں اتن استطاعت نہیں کہ وہ کہیں الگ سے زمین خرید کر مدر سہ قائم کرلیں، جب کہ بد مذہ ہوں کے بڑے بڑے ادارے موجود ہیں اور اس بات کا قومی اندیشہ ہے کہ اگر اپنا کوئی مدر سہ نہیں تائم ہوا تو شہر کے بھولے ہوا کے بڑے بڑے کے چنگل میں پچنس کر ایمان کی عظیم دولت سے محروم ہو سکتے ہیں، مزید بر آل وہ مسجد بھی غیروں کے قبضے میں جاسل تار اگر اس مسجد میں اپنا کوئی مدر سہ قائم ہو گیا، اس میں کوئی سن عالم ہیٹھ کر درس دینے کی اور سن طلبہ کی اس میں آمد ور فت ہونے لگی اور عوام المسلمین اس سے جڑے رہے تو کوئی بر عقیدہ اخیس برکانہیں سکتا، ساتھ ہی مسجد بھی اپنوں سے آباد رہ گی کوئی بطل قوت اس پر اینا پنوں سے آباد ہو

تبھی ایسابھی ہوتا ہے کہ ایک زمین مسجد پر وقف ہوتی ہے، مگر پوری زمین پر مسجد کی عمارت نہیں ہوتی، کچھ زمین فاضل بھی رہتی ہے، جسے کرامیہ پر لے کراس پر کوئی مدر سہ یاکوئی دکان تعمیر کر دیتے ہیں، اور وہ کرامیہ مسجد کے مصالح میں صرف ہوتا ہے، اور صورت حال ایسی ہوتی ہے کہ اگر اس خالی زمین پر کوئی تعمیر نہ کی جائے توخوف خدانہ رکھنے والے لوگوں کا اس پر غاصبانہ قبضہ ہو سکتا ہے یا اس کا ناجائز استعال کریں گے ۔ ایسے حالات میں مسجد کی جائے توخوف خدانہ رکھنے والے لوگوں کا اس پر غاصبانہ قبضہ ہو رکان تعمیر کر دی جاتی ہے مسجد کی آمد نی ہوتی رہ ہوتی ہوتی ہوتی ہے، ماں کے علاوہ مسجد کی تعمیر کر دیتے ہیں اور دکان تعمیر کر دی جاتی ہے جس سے مسجد کی آمد نی ہوتی رہتی ہے، اس کے علاوہ مسجد کی آمد نی کا کوئی مستخلم ذریعہ بھی نہیں ہوتا ۔

(سئل) في مسجد له متول آجر قطعة منه لرجل ليبني فيه دارًا بلا ضرورة داعية لذلك شرعًا فهل يكون إيجاره المذكور غير صحيح و يهدم ما بنى (الجواب) نعم! حيث لا ضرورة داعية إلى ذلك و أمّا إذا كان هناك ضرورة بأن احتاج للعمارة الضرور ية وليس هناك ما يعمر به فقد اختلف فيه فالذي صرح به في الخلاصة الجواز و به أفتى الخير الرملي عن الناطفي و حيث كان الناظر مصلحا لا يخشى الفساد والله يعلم المفسد من المصلح، والذي مال إليه الطرسوسي في أنفع الوسائل عدم الجواز قائلًا بأن المسجد إذا قيل بأنه تؤجر منه قطعة للعمارة يؤدي إلى تغير عين الموقوف باعتبار تغير الأحوال إلى أقبح من الأول فإن كان مسجدًا تقام فيه الصلاة فإذا أوجر يبقى بعرضة أن يصير أصطبلًا أو لسكنى الناس فكان التغير إلى حالة أزرى من الحالة الأولى فالتصرف في الأوقاف باعتبار الأعظم لها لا باغتبار

(۱) بهار شریعت، ۳/ ۱۵۲

(جدید مسائل پر علمانی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

الأدنى اه. فحيث لا ضرورة فالإيجار المذكور باطل فيهدم ما بُنِي .<sup>(1)</sup> مزيرات كتاب مي ب

(سئل) في مدرسة خرب بعضها وليس في وقفها مال حاصل يعمر منه ما خرب منها ولها عقارات معلومة موقوفة عليها و يريد متولي وقفها إيجار بعض العقارات مدة معلومة مستقبلة بأجره معجلة يصرفها في تعميرها الضروري فهل له ذلك (الجواب) نعم . <sup>(r)</sup> فتاوى خيرييش بي:

(سئل) في مدرسة احتاجت إلى نفقة لعمارة ما خرب منها وليس هناك ما يعمر به من الوقف، هل يجوز أن تؤجر قطعة منها بقدر ما ينفق عليها أم لا؟ (أجاب) مقتضى ما في الخلاصة جواز ذلك فإنه قال ولايؤاجر فرس السبيل إلّا إذا احتيج إلى نفقته فيؤاجر بقدر ما ينفق عليه وهذه المسألة دليل على أن المسجد المحتاج إلى النفقة تؤاجر قطعة منه بقدر ما ينفق عليه اه. و به يعلم الحكم في المدرسة بالأولى و قد بحث فيه الطرسوسي بحنًا يلوح رده ولا اعتبار ببحثه وقد قال المحقق ابن الهمام إن الطرسوسي لم يكن من أهل الوقف و قد نقل كثير من علمائنا عن الناطفي الاستدلال المذكور و علموا له تخريجه و معلوم أن الفرق بين الناطفي والطرسوسي كما بين السماء والأرض و حيث كان الناظر مصلحا لا يخشى الفساد والله يعلم الممند من المصلح. والله أعلم.

(سئل) في مسجد انهدم جانب وليس له مال يعمر به هذا المنهدم و إن ترك انهدم جميع المسجد وله قاعة وقفها الواقف لا غلة لها في السنة إلّا ما قل وليس هنا من يرغب في استئجارها مدة، هل تباع لأجل بناء هذا المنهدم أو لا؟ (أجاب) إن أسكن عمارة المسجد بغلتها شيئًا فشيئًا و لا يخشى انهدام المسجد يجب عمارته منها و إن لم يمكن تباع و يعمر المسجد من ثمنها قال: في التتار خانية نقلًا عن فتاوى النسفي سئل عن أهل محلة باعوا وقف المسجد لأجل عمارة المسجد، قال: يجوز بأمر القاضي وغيره اه. وهو موافق للقاعدة المشهورة إذا اجتمع ضرران قدم أخفهما ولا نعلم أن أحدًا من علمائنا خالف في هذه المسألة لا سيما والواقف لهما متحد. والله أعلم (<sup>n</sup>)

> (۱) تنقیح الفتاوی الحامدیة، ج: ۱، ص: ۱۸۸، ۱۸۹ (۲) تنقیح الفتاوی الحامدیة، ج: ۱، ص: ۱۸۹ (۳) فتاویٰ خیریه، ج: ۱، ص: ۲۱۲، ۲۱۲

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) m+p بحرالرائق میں ہے: قيم يبيح فناء المسجد ليتجر فيه القوم أو يضع فيه سررًا أجرها ليتجر فيها الناس فلا بأس إذا كان لصلاح المسجد و يعذر المستأجر إن شاء الله تعالى إذا لم يكن ممرّ العامة. () فتخ القدريس ب: ولو اجتمع مال للوُقف ثم نابت نائبة من الكفرة فاحتيج إلى مال لدفع شرهم قال الشيخ الإمام ماكان من غلة وقف المسجد الجامع يجوز للحاكم أن يصرفه إلى ذلك على وجه القرض إذا لمتكن حاجة للمسجد إليه. (٢) مسجد میں بیٹھ کر بچوں کو تعلیم دینے کے تعلق سے اعلیٰ حضرت امام احمد رضاقد س سرہ العزیز فرماتے ہیں: مسجد میں تعلیم بشرائط جائز ہے ۔ (۱) تعلیم دین ہو(۲) معلم سن صحیح العقیدہ ہونہ وہابی وغیرہ بد دین کہ وہ تعلیم کفر و صلال کرے گا(۳) معلم بلااجرت تعلیم کرے کہ اجرت سے کار دنیا ہوجائے گ(۳) ناتمجھ بچے نہ ہوں کہ مسجد کی بے ادبی کریں (۵) جماعت پر جگہ تنگ نہ ہو کہ اصل مقصد مسجد جماعت ہے (۲) غل شور سے نمازی کواندانہ پہنچ (۷) معلم خواہ طالب علم کسی کے بیٹھنے سے قطع صف نہ ہو… گرمی کی شدت وغیرہ کے وقت جب کہ اور جگہ نہ ہو بفنرورت معلم باجرت کو اجازت ہے مگر نہ مطلقا، یوں ہی سلائی پر سینے والا درزی اگر سجد کی حفاظت اور اس میں بچوں کو نہ آنے دینے کے لیے مسجد میں بیٹھے اور اپناسیتابھی رہے تواجازت دی ہے یوں ہی غیر نماز کے دقت متعلّمان علم دین کو تکرار علم میں رفع صوت کی۔ حديث مي فرمايا: جنبوا مساجدكم صبيانكم و مجانينكم. (٣) بحرالرائق میں ہے: قالوا ولا يجوز أن تعمل فيه (أي في المسجد) الصنائع لأنه مخلص لله تعالى فلا يكون محلًا لغير العبادة غير أنهم قالوا في الخياط إذا جلس فيه لمصلحة من دفع الصبيان و صيانة المسجد لا بأس به للضرورة ولا يدق الثوب عند طيه دقًّا غليظًا والذي يكتب إن كان بأجر يكره و إن كان بغير أجر لا يكره. (٣) در مختار میں ہے: (١) بحر الرائق، ج:٥، ص:٤١٨ ، كتاب الوقف، دار الكتب العلمية، بيروت. (٢) فتح القدير، ج:٥، ص: ٤٥٠ (٣) سنن ابن ماجه، ص: ٥٤، ابواب المساجد والجماعات، باب مايكره في المساجد

(٣) البحر الرائق، ج:٢، ص:٦٢، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة، دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) ۳+۵ إذا ضاق فللمصلي إزعاج القاعد ولو مشتغلًا بقراءة أو درس . () ردالمخارميں ب: أقول وكذا إذا لم يضق ولكن من قعوده قطع للصف. (٢) در مختار مکروہات و ممنوعات مسجد میں ہے: و رفع صوت بذكر إلّا للمتفقهة.(٣) ردالمخارمين ب: إلا أن يشوش جهرهم على نائم أو مصل أو قارئ. (٣) مناقب كردرى ميں ب: عن ابن عيينة قال: مررت به (أي بالإمام رضي الله تعالى عنه) وهو مع أصحابه في المسجد قد ارتفعت أصواتهم فقلت: يا أبا حنيفة هذا المسجد والصوت لا يرفع فيه فقال دعهم فإنهم لا يفقهون إلَّا به. والله تعالى أعلم. (٥) اب درج ذیل امور کی وضاحت فرمائیں۔ **[سوالات]** (۱) کیا مسجد کے اندر ایسامد رسہ قائم کرناجائز ہے جس میں کوئی مدرس باضابطہ تنخواہ لے کربچوں کو تعلیم دیتا ہو؟ (۲) وہ زمین جو سجد پر دقف ہے اس کے کچھ جھے پر قبل تمام مسجدیت یابعد تمام مسجدیت کیا کوئی مدر ستعمیر کرنا جائز (۴) مسجد تعمیر ہوجانے کے بعداس کی زمین کے فاضل جھے کو کیا اجارہ پر دیاجا سکتاہے ؟

 <sup>(</sup>۱) در مختار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (۲) دالمحتار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (۳) در مختار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ۲، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ٢، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ٢، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ٢، ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها، دار الكتب العلمية، بيروت.
 (٣) در مختار، ج: ٢٠ ص: ٤٣٧، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة و ما يكره ميها، دار الكتب العلمية، بيروت.

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )

خلاصة مقالات بعنوان

مساجد ميں مدارس كاقيام

تلخيص نگار:مولانا محمد صدر الورکی قادری،استاذ جامعہ اشرفیہ، مبارک بور

بسہ اللہ الرحمٰن الرحیہ \* حامداً و مصلیاً مجلس شرع جامعہ اشرفیہ مبارک پورضلع عظم گڑھ کے زیراہتمام منعقد ہونے والے پندر ہویں فقہی سیمینار میں بحث و تحقیق اور صحیح نتیجہ تک پینچنے کے لیے اربابِ حل وعقدنے جن موضوعات کا انتخاب کیاان میں ایک موضوع ہے" مساجد میں مدارس کاقیام"۔

اس موضوع پر مجلس کوکل اڑتالیس مقالے موصول ہوئے جن کے صفحات کی مجموعی تعداد دو سوچھ (۲۰۰ ) ہے۔ ان میں بعض مقالے بہت ہی مفصل، جب کہ بعض نہایت مختصر مگر جامع ہیں۔ بعض مقالہ نگاروں نے سوالات کی ترتیب کے لحاظ سے ہر سوال کے جواب میں بڑی تفصیلی معلومات افزابحث کی ہے، جب کہ بعض اصحابِ قلم نے اصل موضوع پر دیہلے بھر پور گفتگو کر لی ہے، پھر محض چند سطروں میں اثبات دنفی کے طور پر ترتیب دار جواب رقم فرمایا ہے اور لیحض اربابِ قکر نے مختلف دلائل و جزئیات کی روشنی میں ہر سوال کے تفصیلی معلومات افزابحث کی ہے، جب کہ بعض اصحابِ قلم نے اصل موضوع پر دیہلے بھر پور گفتگو کر لی کی روشنی میں ہر سوال کے تفصیلی جواب سے فراغت کے بعد بہ عنوان "خلاصۂ جوابات" مقالے کی تجدید کار کی کی ہے۔ اس طرح گوناگوں انداز فکر وطرز تحریر ہے۔ بہر حال اس موضوع پر بحث و تفتیح کے لیے درج ذیل چار سوالات قائم کیے گئے تھے: (1) کیا متجد کے اندر ایساند رسہ قائم کر ناجائز ہے جس میں کوئی ندر س باضابط تخو اہ لے کی تجدید کار کی کے اس جائز ہے؟

...... **جواب سوال()** اس سوال کے جواب میں تمام مندوبین کااس پراتفاق ہے کہ اصل تھم یہی ہے کہ مساجد میں مدرسے قائم کرناجائز نہیں کیوں کہ آپنج کے دور میں مدرسین تخواہ دار ملازم ہوتے ہیں اور ان کاعلوم دینیہ کے درس و تدریس میں اشتغال گو کہ

🖓 مسجد عمیر ہوجانے کے بعد اس کی زمین کے فاضل حصے کو کیا اجارہ پر دیاجا سکتا ہے ؟

(جدید مسائل پر علمانی رائیس اور فیسلے (جلد دوم)) جباب خود دین کا بہت اہم کام ہے، تاہم وہ تخواہ سے مشروط ہونے کی وجہ سے دنیاوی کاروبار میں تبدیل ہوجاتا ہے اور مساجد میں دنیاوی کاروبار ناجائزوگناہ ہے جیساکہ سوال نامے میں منقول متعدّد جزئیات سے اس کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔ مگر اس کے بعد کیا اس کے جواز کی کوئی راہ ہے یا نہیں ؟ اس تعلق سے دونظریات ساس کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔ **مگر اس کے بعد کیا اس کے جواز کی کوئی راہ ہے یا نہیں** ؟ اس تعلق سے دونظریات ساس کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔ محبر میں تخواہ دار مدرس کو بیٹھ کر بچوں کو تعلیم دینے کی اجازت ہے، اور جہاں اس کی ضرورت یا حاجت متحقق ہو محض اس کا توہم نہ ہوتو الی حکم وہ بی ہے کہ مجد میں بیٹھ کر اجرت پر تعلیم دینے کی اجازت ہے، اور جہاں اس کی ضرورت و حاجت نہ پائی جا کے وہاں کے اور بحض حضرات نے داخت طور پرگفتگو فرمائی ہے ۔ حضرت علامت میں متالہ نگاروں نے اجمالاً اس کی طرف اشارہ کیا ہے جامعہ اشرفیہ مبارک پور فرماتے ہیں:

"عام طور پردیمی علاقوں، قصبات اور چھوٹے شہروں میں مساجد میں مدارس کے قیام کے لیے ضرورتِ شرعیہ نہیں۔ پائی جاتی کیوں کہ زمینیں مناسب دام پر آبادی کے اندر، باہر ہر جگہ مل جاتی ہیں اور لوگ چندہ کر کے زمینیں خرید سکتے ان علاقوں میں ایسانہیں ہے کہ صجر دوں میں مدر سے نہ قائم ہوں تو وہاں کے لوگ دینی تعلیم سے محروم رہ جائیں، تسابلی غفلت اور جسی کی وجہ سے ایساہو توبیہ الگ بات ہے، اس کا شرعی حرن وضر ورت سے کوئی علاقہ نہیں۔ اس لیے دیہات، قصبات اور چھوٹے شہروں کی مساجد میں تخواہ دار ملاز مین سے تعلیم ولانا جائز نہیں۔ ہوں کر کے زمینیں خرید سکتے ہیں۔ (capital Cities) میں اب مدر سے قائم کرنے کی اجازت ہے، کیوں کہ:

**اولاً:** ان شہردں میں زمین کی فراہمی حد درجہ دشوار ہونے کی وجہ سے مساجد کے سوادینی تعلیم اور تبلیغ کے لیے کوئی مناسب جگہ عموماً نہیں پائی جاتی تولو گوں کو دین کے ضروری عقائد و مسائل بتانے اور ان کے بچوں کی ضروری تعلیم و تربیت کے لیے اس کے سواکوئی چارہ کارنہیں کہ مساجد میں مد ارس کے قیام کی اجازت دی جائے۔

**ثانیا:** عام طور پرایسے شہروں کی مساجد میں وہانی دیو بندی بھی شامل ہوتے ہیں، مساجد کے لیے چندے دیتے ہیں اور عیاری کے ساتھ ٹرسٹی بننے کی کوشش کرتے ہیں اور جہاں پچھ موقع ملا توانتظام میں دخیل بھی ہو جاتے ہیں حتی کہ اپ مُر دوں کی نماز جنازہ سنی امام سے پڑھوانے کی کوشش کرتے ہیں بلکہ پڑھوابھی لیتے ہیں، ان وجوہ کے باعث جماعت میں قطع صف ہوتی ہے، نماز مکر دہ ہوتی ہے، ایمان بھی خطرے میں رہتا ہے اور بسااو قات مسجد بھی چھن جاتی ہے توان مفاسد کے دفاع اور مساجد کی حفاظت کے لیے ایسے مقامات پر مساجد میں مدر سے قائم کرنے کی اجازت ہوں کی مساحد کے باعث جماعت میں قطع

**ثالثاً:** احتیاط اس میں ہے کہ ان شرعی رخصتوں کے باوجود اساتذہ وطلبہ اعتکاف کی نیت سے مسجد میں رہیں کچھ ذکر اِلٰہی کرلیں پھر درس و تذریس میں مشغول ہوں۔''

واضح رہے کہ سارے مجوزین مساجد میں ضرورت و حاجت تے تحقق کی صورت میں اجرت پرتعلیم دینے کے جواز کو بعض ان شرطوں کے ساتھ مشروط رکھتے ہیں جن کو مجد دِ أعظم اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خال قدس سرہ العزیز نے فتاویٰ رضوبیہ میں بیان فرمایا۔ دہ شرائط بیہ ہیں:

| (r•n)                                                                                  | الأيالك الكروف (ما                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                                                                        | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دو             |
| العقيدہ ہو، نہ وہابی وغیرہ بددین کہ وہ تعليم کفروضلال کرے گا <b>-سا-</b> ناتمجھ بچے نہ | <b>ا-</b> تعليم دين ہو <b>-۲-</b> معلم سن صحيح             |
| ت پر جگہ تنگ نہ ہو کہ اصل مقصد جماعت ہے <b>۔۵۔</b> غل شور سے نمازی کواندانہ            | ہوں کہ مسجد کی بے ادبی کریں <b>۔ <sup>مہ</sup>ا۔</b> جماعہ |
| نے سے قطع صف نہ ہو۔ <sup>(1)</sup>                                                     | پہنچ - ۲-معلم خواہ طالب علم کسی کے بیٹھے                   |
| ہے۔البتہ حضرت مولاناعارف اللہ فیضی مصباحی،استاذ مدرسہ فیض العلوم محمد آباد،            | بيرنظر بيراكثر مقاله نگار حضرات كا_                        |
| فائل ہیں،وہ لکھتے ہیں:                                                                 | جوازے کئی درجہ آگے بڑھ کروجوب کے                           |
| بطے "الضرورات تبیح المحظورات" کے مطابق مسجد میں باتخواہ مدرس                           | ''ہماری شریعت کے معروف ضا۔                                 |
| بت ہو تاہے بلکہ سوال نامہ میں مذکور صورت میں تووجو بجھی ثابت ہو تاہے۔                  | کے ذریعہ بچوں کی تعلیم کانہ صرف جواز ثا                    |
| ر مال کے تحفظ کے لیے ہی اقامت ِشرائع الہیہ ہے تواگر کسی شہریا محلے یابستن کے           | کیوں کہ اسلام میں دین چہل ، نسب نفس او                     |
| متیابی یاحد سے زیادہ مہنگائی پاکرائے کی زمین یا مکان کی غیر موجود گی میں کوئی الگ      | لوگ اینی مالی خسته حالی ، یازمین کی عدم د                  |
| کے ادارے موجود ہوں جن سے خودان کا اور ان کے نیکھے منے جگر پاروں کا دین و               | مدرسه قائم نه کرکمیں اور وہاں بدمذہوں -                    |
| <i>ضر ب</i> ر دنی کے عالم میں ان پر مسجد کے اندر ایساادارہ قائم کرناواجب ہو گاجوان کی  | ایمان معرضِ خطر میں ہو توایسی مجبوری اور م                 |
|                                                                                        | ایمان جیسی دولت ب بہا کا محافظ ہو۔"                        |
| ، اجرت پڑھلیم کے جواز پر جن جزئیات سے استدلال کیا گیا ہے ان میں ۔۔ے چند                | بربناے ضرورت و حاجت صحبد میں                               |
|                                                                                        | درج ذيل بين:                                               |
|                                                                                        | اشباہ فن ثالث میں ہے:                                      |
| فيه إلا لمنفعة ليقلّ النزّ و تكره الصناعة فيه من خياطة و                               | " و يكره غرس الأشجار                                       |
| ، لا بغيره ، إلّا لحفظ المسجد في رواية اه. "ملخصًا. (٢)                                | كتابة بأجر و تعليم صبيان بأجر                              |
|                                                                                        | غمرالعيون مي "و تكره الصد                                  |

قيل: "عليه: يخالف ذلك ما في منية المفتي، و نص عبارته : ولا يكره كتابة العلم والقرآن في المسجد بأجرة. انتهى. قلت: الذي في نسختي من منية المفتي : يكره كتابة العلم والقرآن في المسجد بأجرة. انتهى. فلعل "لا "زائذة في نسخته من منية المفتي . وفي الفتح : معلم الصبيان كالكاتب إن بأجرة لا يجوز ، و حسبة لا بأس به. " انتهى. قوله : "إلا لحفظ المسجد" أي إلا إذا كانت الصناعة فيه لأجل حفظ المسجد، لا للتكتب فإنّ الأمور بمقاصدها . "اه. (")

(١) فتاوى رضويه ، ج:٣، ص:٦٠٦، كتاب الصلاة، باب احكام المسجد، مطبوعه، رضا اكيدُمى (٢) اشباهِ فن، ص ٥٥٨، القول في أحكام المسجد من الفن الثالث (٣) غمر العيون، ص٥٥٨، القول في أحكام المسجد

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ٣+٩

بحرالرائق ميں ہے: "الخيّاط إذا جلس فيه لمصلحة من دفع الصبيان و صيانة المسجد لابأس به للضر ورة." اه.<sup>()</sup> فتاوىٰ *بنديي ميں ہے*:

و يكره كل عمل من عمل الدنيا في المسجد، ولو جلس المعلم في المسجد أو الوراق يكتب فإن كان المعلم يعلم للحسبة والوراق يكتب لنفسه فلا بأس به لأنه قربة و إن كان بالأجرة يكره إلا أن يقع لهما الضرورة كذا في محيط السرخسي. "اه<sup>(r)</sup>

بعض حضرات نے طاعات پر بربناے ضرورت اجارہ کے جواز سے بھی استدلال کیا ہے اور اس کے جزئیات وافر مقدار میں نقل کیے ہیں، جب کہ کچھاہل علم نے درج ذیل عبارت سے بھی اثبات مقصود کی کوشش کی ہے:

"ولا بأس بدفع المصحف إلى الصبيان لأن في المنع تضييع حفظ القرآن و في الأمر بالتطهير حرجًا بهم هذا هو الصحيح) ولا بأس بدفع المصحف إلى الصبيان واللوح و إن كانوا محدثين، لا يأثم المكلف الدافع كما يأثم بإلباس الصغير الحرير و سقيه الخمر و توجيهه إلى القبلة في قضاء حاجته للضرورة في هذا الدفع فإن في أمرهم بالتطهير حرجًا بيّنا لطول مسهم بطول الدرس."(٣)

اہل قلم کے ایک طبقہ نے قاعدہ "الضرورات تبیح المحظورات" کابھی برکثرت استعال کیا ہے۔ وو مرا نظر ریم: جو صرف ایک عالم کا ہے، دہ ہیں مولانا محد نظام الدین قادری استاذ دار العلوم علیمیہ جدا شا،ی ضلع بستی۔ وہ مسجد کے اندر مدرسہ قائم کرنے کی دو صورتیں ذکر کرکے دونوں کو،ی ناجائز قرار دیتے ہیں، چناں چہ لکھتے ہیں: ("مسجد کے اندر مدرسہ قائم کرنے کی دو صورت ہو سکتی ہے۔ پہلی صورت سے ہے کہ مسجد کے اندر کوئی نئی تعمیر مدرسہ کی خاطر کی جائے تو ایسا کرنا ناجائز ہے۔ اعلیٰ حضرت بیالی خطرت میں در مسجد ہوجائے کے بعد دو سرے کام کے لیے[استعال]کرنا حرام سخت حرام ہے " ۔

دوسرى صورت بيب كه مسجد كے اندر مدرسه كى خاطركوئى نئى تعمير نه كى جائى بلكه مسجد على حالم باتى رہے ادر أس ييں صرف باتخواہ معلم پڑھائے، تواس كے جوازكى بھى كوئى صورت سمجھ ميں نہيں آتى، سوال نامہ ميں فتح القدير كے حوالہ ہے ہے: "و الذي يكتب إذا كان بأجر يكرہ و إذا كان بغير أجر لا يكرہ. <sup>(\*)</sup> اور فتاوىٰ رضوبي ميں ہے:

(١) بحر الرائق، ج:٢، صُّ:٦٢، كتاب الصلاة باب ما يفسد الصلاة وما يكره فيها ، دار الكتب العلمية، بيروت (٢)فتاويٰ هنديه، ج٥، ص ٣٢١، كتاب الكراهية، الباب الخامس في آداب المسجد والقبلة والمصحف وما كتب فيه شيئ من القرآن (٣) الهداية، ج:١، ص:٤٨، كتاب الطهارة، باب الحيض والاستحاضة، مجلس بركات (٣) فتح القدير، ج:٥، ص:٤٤٦.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) *حديث مي ب:* جنبوا مساجدكم صبيانكم مجانينكم و رفع أصواتكم. اگر نجاست کاظن غالب ہو تواضیں سجد میں آنے دینا حرام اور حالتِ محتمل و مشکوک ہو تومکروہ ۔ یوں ہی اگر۔ بچے بلکہ ہوڑ سے بھی بے تمیز نامہذب ہوں عُل محایَیں ، بے حرمتی کریں مسجد میں نہ آنے دیے جائیں۔ ادر اگرایسے نہ ہوں تواضیں مسجد ميس غيراو قات نمازميس پڑھانامضايقہ نہيں رکھتا جب کہ علم بلا تنخواہ محض لوجہ اللّٰہ پڑھا تا ہودر نہ ہر گز جائز نہيں اگر چہ جوان اور بوڑھے ہی پڑھیں ، کہاب بیاور پیشوں کی طرح دنیا کمانا ہے اور مسجد میں اس کی اجازت نہیں ''۔ ..جواب سوال (۲- ۳)..... ان دونوں سوالوں کے جواب میں کئی ایک نظریات سامنے آئے: **پہلا نظر میہ:** بیہ بے کہ جوز مین مسجد پر دقف ہے ، یعنی نماز کے لیے دائمی طور پر خاص کر دی گئی ہے اس پر مد رسہ تعمير کرناکسی حال ميں جائز نہيں، نہ قبل تمام مسجديت، نہ بعد تمام مسجديت ۔ يہ نقطۂ نظر درج ذيل حضرات کا ہے: (۱) حضرت مفتى محمد نظام الدين رضوي (۲) مولانا محمد نظام الدين قادري (۳) مولانا شبير احمد مصباحي (۴) مولانا محمد حنيف خال رضوي (۵) مولانا كونين عالم نوري (۲) مولانا آل مصطفى مصباحي (۷) مولانا جابرحسين مصباحي (۸) مولانا اختر حسین علیمی۔ البتہ بیر ببہ وجبہِ ضرورت کی گنجائش کے بھی قائل ہیں (۹)مفتی بدرعالم مصباحی۔ ان کے علاوہ اور بھی مقالیہ نگار حضرات یہی نظریہ رکھتے ہیں کہ جو زمین سجد پر وقف ہے اس کے کچھ حصبہ پر مدرسہ کی تعمیر جائز نہیں، نہ قبل تمام مسجدیت نہ بعد تمام مسجدیت ۔ کیکن اگر واقف نے یہ وقت وقف اس کی صراحت کر دی ہویا واقف نے متولی کو حسب ضرورت ومصلحت تصرف کی اجازت دی ہو تواس زمین کے کچھ حصہ پر قبل تمام مسجدیت مدرسہ وغیر پھیر کر کیج ہیں۔ اس طرح کی وضاحت ان مندوبین نے کی ہے: (1) قاضی فضل احمد مصباحی (۲) مولاناعارف الله فیضی (۳) مولانا ابرار احمد عظمی (۳) مولانا نصر الله رضوی (۵) مولانا عبدالغفار اعظمی (۲) مولاناسا جدعلی مصباحی (۷) مولانا ابرار احمد امجدی (۸) مولانا بشیر القادری ۔ ان میں مولانا قاضی فضل احمد مصباحی نے موضع ضرورت کا ستدراک کیاہے۔ اس نقطة نظر كو ثابت كرنے كے ليے متعدد جزئيات وعبارات فقبها سے استشہاد كميا كيا ہے جن ميں سے كچھ بہ طور اخصار نذر قارئين كياجاتا ب: فتادیٰ ہندیہ میں ہے: " لا يجوز تغيير الوقف عن هيئته فلا يجعل الدار بستانًا ولا الخان حمامًا ولا الرباط دڭائا . " اھ. (٢) "مراعاة غرض الواقفين واجبةٌ." در مختار میں ہے:

(۱) سنن ابن ماجة ، ص: ٥٤، ابواب المساجد والجماعات، باب ما يكره في المساجد (۲) فتاويٰ عالمگيري، ج:٢، ص:٤١١، كتاب الوقف، الباب الرابع عشر في المتفرقات

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۳11

اشاه مي ہے: "شرط الواقف يجب اتّباعه لقولهم: شرطُ الواقف كنصّ الشارع أي في وجوب العمل به و في المفهوم والدلالة كما بينّاه في شرح الكنز." اه

فتادی رضوبہ وقف سجد کے بیان میں ہے: ''جوز مین متعلق سجد ہے وہ مسجد ہی کے کام میں لائی جاسکتی ہے اور اس کے بھی اس کام میں جس کے لیے واقف نے وقف کی وقف کو اس کے مقصد سے بدلنا جائز نہیں ۔ مثیر ط الو اقف کنص الشارع فی و جوب الا تباع ۔ واقف نے اگر یہ مدر سہ بنانے کی اجازت نہ دی تو اس میں عام مدر سہ بھی نہیں بن سکتا نہ کہ خاص ، اور اگرعام مدر سہ ک اجازت دی ہے جب بھی کسی قوم کو خاص اپنامد رسہ کرنے کی اجازت نہیں اگر خلاف اجازت ایساتصرف کریں گے غامہ ہوں ہوں گے اور وہ عمارت منہد م کراد پنے کے قابل ہو گی اور بعد انہدام جو پچھا ینٹیں کڑیاں ہوں اس کے مالک و بی لوگ ہوں

حاشية العلامة الشلبي على التبيين مي ب:

"اتخاذ المسجد عرف بالشريعة، وفي الشريعة لم يكن المسجد إلّا وفوقه وتحته لله فكل مسجد لم يكن كذلك بأن لا يكون خالصًا لله تعالى لم يجز و أورد أبو الليث هنا سوالًا و جوابًا، فقال : فإن قيل أليس مسجد بيت المقدس تحته مجتمع الماء والناس ينتفعون به. قيل: إذا كان تحته شيء ينتفع به عامة المسلمين يجوز لأنه إذا انتفع به عامة المسلمين صار ذلك لله تعالى أيضًا و أمّا الذي اتخذ بيتًا لنفسه لم يكن خالصًا لله تعالى. فإن قيل لو جعل تحته حانونًا و جعله وقفًا على المسجد قيل لا يستحب ذلك ولكنه لو جعل في الابتداء هكذا صار مسجدًا و ما تحته صار وقفًا على المسجد أو لا يستحب ذلك ولكنه لو جعل في الابتداء هكذا صار مسجدًا و ما تحته حانونًا و ما تحته حانونًا للمسجد فهو مردود باطل و ينبغي أن يرد إلى حاله إلى هنا لفظ الفقيه." اه.

"في النوازل لو جعل العلو مسجدًا أو السفل وقفًا على المسجد و أخرجه من يده يجوز و كذلك لوجعل السفل مسجدًا للناس أو سردابًا وقفًا على ذلك و أخرجه من يده يصح لأنه لله تعالى." اه

**دوسر انظر میہ:** بیہ بے کہ سجد کی زمین پر تمام مسجدیت سے پہلے سجد کے مصالح وضروریات کے لیے کرامیہ پر مدرسہ قائم کرنااور اس کے لیے عمارت بناناجائز ہے، تمام مسجدیت کے بعد نہیں کہ حرمت مِسجد کے منافی ہے۔ بیداے ان علامے کرام کی ہے: (۱)مولاناناظم علی مصباحی (۲)مولانا شمشاداحمد اظلمی (۳)مولانا محد انور نظامی (۳)مولانا معین الدین مصباحی (۵)مولانا محسن

(۱) فتاویٰ رضو یہ، ج:۲،ص:۹٦، کتاب الوقف، مطبوعہ رضا اکیڈمی، ممبئی

www.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 🕽 r# (۱) مولانا محمد عالم گیر مصباحی (۲) مفتی شیر محمد، اسحاقیه، جو دھ پور (۳) مولاناد شکیر عالم مصباحی ۔ ان میں مقدم الذکرنے اپنے فرمودات پر جہاں دار الافتاکی مہز لگاکراسے فتویٰ کی شکل دے رکھی ہے اور ساتھ ہی مضمون کی پیشانی پر مرتب سوال کا نام بھی درج کر دیا ہے ، دہیں فتادیٰ امجد بیہ اور فتادیٰ قیض الرسول ، فتادیٰ فقیہ ملت سے عبارتیں نقل کرکے اسے تھوس بھی بنانے کی کوشش کی ہے، جن میں سے ایک عبارت ہیہے: " إن المسجد إنّما يصير مسجدًا بجعله فإذا بني فوقه أو تحته بيتًا أو سر دابًا لمصالحه لم يجعل هذا القدر مسجدًا بخلاف ما إذا تمت المسجديةُ. "() پانچوال نظریہ: مسجد پردقف اراضی اگر کافی دسیع ہوادر یہ ظاہر طویل عرصہ تک مسجد کی توسیع کی ضرورت، پڑنے کا امکان نه ہو تو فاضل آراضی میں دینی درس گاہ کیا عصری تعلیمی ادارہ بھی قائم کیا جاسکتا ہے۔ البتہ ادارہ سے مسجد کو پُڑھ کرا بیہ بھی دلانا چاہیے۔ بیراے ان علام کرام کی ہے: (۱) مفتی شفیق احمد شریفی (۲) مولانا محمد اسحاق مصباحی (۳) مولاناز بیر احمد ، مد ه نگر (<sup>۳</sup>) مفتی محمد حبیب الله مصباحی -اس موقف کی ترجمانی میں الفاظ مقدم الذکر کے ہیں جب کہ موخر الذکر لکھتے ہیں: "وہ زمین جو مسجد پر دقف ہے اس کی دوصور تیں ہیں مسجد و مصالح مسجد دونوں کے لیے وقف ہے یا مسجد کے لیے نہیں صرف مصالح مسجد کے لیے وقف ہے ،اگر مسجد و مصالح مسجد دونوں کے لیے وقف ہے توقبل تمام مسجدیت اس کے نسی بھی حصہ پرادر بعد تمام مسجدیت صرف اس حصہ پر جوخارج مسجد ہے مسجد کے مصالح وضر دریات کے لیے کوئی بھی تعمیر ہو سکتی ہے چاہے، مدرسہ ہی کیوں نہ ہواسی طرح اس زمین پر بھی مسجد کے علادہ تعمیر کر سکتے ہیں جو صرف مصالح مسجد کے لیے وقف ہو بشر ط که دانف نے دقت دقف تعمیر سے منع نہ کیا ہو۔" بیاقتباس مختلف قضایا شرطیہ کاقیاس مؤلف معلوم ہوتا ہے،جس میں قید اخیر (بشرطے کہ الخ) کے تعلق سے غور کرنا ، ہو گاکہ بیکس قضیہ شرطیہ کی قیدہے ، یا پھر حضرت موصوف ، ی اس کی وضاحت فرمائیں۔ **حیصالظر میہ:** اگر واقف نے مسجد بنانے کے لیے زمین وقف کی ہے تواس میں قبل تمام مسجدیت یا بعد تمام مسجدیت مدرسہ بنانا جائز نہیں اور اگر زمین مصالح مسجد کے لیے وقف ہے تواس میں بہ اجرت مدرسہ قائم کیا جاسکتا ہے جب کہ مسجد کی ضرورت ہو۔ بعد تمام مسجدیت اس کی اجازت نہیں۔ یہ نظریہ دد علال کرام کا ہے: (۱) مولانااختر حسین فیضی (۲) مولانامحمہ قاسم مصباحی اساندۂ جامعہ اشرفیہ۔ ان دونوں مقالبہ نگاروں نے اپنے موقف کے اثبات کے لیے سوال نامہ میں درج شدہ ' منتقبح الفتادیٰ الحامد سے، ج: ۱، ص: ۱۸۹ - ۱۸۹، کی عبارت پیش کی ہے۔ اس کے علاوہ سی عبارت بھی نقل کی ہے: "لو بني فوقه بيتًا للإمام لا يضر لأنَّه من المصالح أمَّا لو تمّت المسجدية ثمّ أراد البناء منع ولو قال عنيت ذلك لم يصدق. " تاتار خانيه () (ا) در مختار، رد المحتار، ج:٦، ص:٤٦، كتاب الوقف، دار الكتب العلمية، بيروت (٢) در مختار، ج:٢، ص:٥٤٨، كتاب الوقف، مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت.

ww.waseemziyai.co

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🖌 ٣١٢

.......**جواب می**ں بھی کئی موقف ظاہر ہوئے جن کی تفصیل مقالات کی روشن میں اس طرح ہے: **پہلا موقف:** بیہ ہے کہ متجد تعمیر ہوجانے کے بعداس کی زمین کافاضل حصہ حدود ِسجد میں ہوتا ہے یافناے مسجد سے ہوتا ہے اور حدودِ مسجد یافناے سجد میں اس کے مصالح کے سواکوئی بھی تعمیر اور کام جائز نہیں، لہذا مسجد یافناے مسجد حدودِ مسجد کاکوئی بھی حصہ اجارے پر دینا جائز نہیں ، ہاں سجد کی حفاظت کے لیے نیز ضرورتِ شرعیہ کے تحقق کی صورت میں اس کی اجازت ہوگی ۔ بیہ موقف اکثر علمان کا ہے ۔ جن کے اسمایہ ہیں:

(۱) حضرت مفتی محد نظام الدین (۲) مولانا آلِ مصطفیٰ (۳) مولانا برر عالم (۴) مولانا نصر الله (۵) مولانا سر فراز احمد (۲) مولانا شبیر احمد (۷) مولانا کونین عالم نوری (۸) مولانا ساجد علی (۹) مولانا محمد بشیر القادری (۱۰) مولانا شمشاد احمد (۱۱) مولانا محمد انور نظامی (۱۲) مولانا معین الدین (۱۳) مولانا تحسن رضا بادی (۱۳) مولانا شبیر احمد (۱۵) مولانا محمد معراج القادری (۱۲) مولانا زا بد علی سلامی (۷۲) مولانا اختر کمال قادری (۱۸) مولانا تحسن رضا بادی (۱۳) مولانا شبیر احمد (۱۵) مولانا محمد معراج القادری (۱۲) مولانا زا بد علی سلامی (۷۲) مولانا اختر کمال قادری (۱۸) مولانا تحسیح احمد (۱۹) مولانا عبد السلام (۲۰) مولانا حمد معراج القادری (۲۱) مولانا ناصر حسین (۲۲) مولانا اختر کمال قادری (۱۸) مولانا تحسیح احمد (۱۹) مولانا عبد السلام (۲۰) مولانا حمد علی (۲۱) مولانا ناصر (۲۲) مولانا عرفان عالم (۳۲) مولانا شیر محمد (۲۳) مولانا خبر حسین فیضی (۲۵) مولانا محمد قاسم (۲۲) مولانا زا بر اعر مولانا محمد الحمد الحمد (۲۸) مولانا دستیم احمد (۲۹) مولانا محمد علی (۲۰) مولانا محمد علی (۲۱) مولانا ناصر حسین

ان حضرات نے عام طور پر درج ذیل عبارت سے استدلال کیا ہے:

قيم المسجد لا يجوز له أن يبني حوانيت في حد المسجد أو في فنائه لأن المسجد إذا جعل حانوتًا أو مسكنًا تسقط حرمته وهذا لا يجوز والفناء تبع للمسجد فيكون حكمه حكم المسجد كذا في محيط السرخسي. <sup>(1)</sup>

ادر موضع ضرورت د تحفظ مسجد کے استثنا کے لیے سوال نامہ میں منقول '' تنقیح الفتادیٰ الحامد ہیہ بنتے: ۱، ص:۱۸۸-۱۸۹'' کی عبارت پیش کی گئی ہے۔

البتہ مولاناآل مصطفیٰ مصباحی نے موضع ضرورت دغیرہ کااستنا تونہیں کیاتا ہم ان جملوں سے استدراک کیا،وہ لکھتے ہیں: '' ہاں !اگر یہ فاضل زمین صرف فناے مسجد کی حد تک نہ ہوبلکہ زائد ہوا در مسجد کو اس کی آمد نی کی ضرورت ہوا ور واقف سے صراحتًا یا دلالتہ یاعر فااس کی اجازت ہو توجائز ہے ،لیکن شرط بیہ ہے کہ تین سال سے زیادہ کا اجارہ نہ ہو کہ اس سے زیادہ اجارہ پر دینابلکہ اس کی بھی تحصیص نہیں جتنی مدت تک اجارہ پر دینا اجبر کو ملکیت کا موقع فراہم کرتا ہو، ناجائز ہے ۔

بداييمي ہے: في الأو قاف لا تجوز الإجارة الطويلة كي لا يستدعي المستاجر ملكها وهي ما زاد ثلث سنين هو المختار ." (٢)

حضرت مولانابدرعالم صاحب نے صورت مسئولہ کی مزید تفصیل کی ہے۔وہ لکھتے ہیں:

(۱) الفتاوي الهنديه، كتاب الوقف الفصل الثاني ،ج۲، ص٤٦٢ (۲) الهداية، جـ:۳، صـ:۲۷۸، اوائل كتاب الاجارة، مجلسِ بركات

ł

www.waseemziyai.com

| <b>r</b> in                              | جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے ( جلد دوم )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یصے کواجارہ پر دیناشرعاً جائزو در ست     | <b>چو تھا موقف:</b> یہ ہے کہ سجد تعمیر ہوجانے کے بعد اس کی زمین کے فاضل <sup>2</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تھ ہی ایک معینہ مدت تک اجارہ پر          | ہے بہ شرطے کہ اس کاکرا بیہ مصارف مسجد وضروریات مسجد ہی پر صرف کیا جائے اور سا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | دیاجائے۔ بیہ نقطۂ نظر درج ذیل علمانے کرام کاہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                          | (۱)مولانا محمه عالم گیر رضوی(۲) مفتی شیرمحمه، اسحاقیه، جوده بور(۳)مولانا ج<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (۸)مولانا ناظم علی مصباحی (۹)'فق         | عظمی(۵) مبولانا عبد الحق رضوی(۲) مولانا اختر کمال قادری (۷) مفتی شفیق احمد شریفی (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                          | عنايت احمد معيمي -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ملىصاحب لكصتة بين:                       | اس موقف کی تعبیر میں الفاظ مقدم الذکر مقالیہ نگار کے ہیں، جب کیہ مولاناناظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <u>مجاجرت مثل پراجارہ پردیناجائزہے۔"</u> | · «مسجد جمیر ہوجانے کے بعداس کی فاضل زمین کو مسجد کی ضروریات و مصالح کے لیے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| رماتے ہیں:                               | حضرت مفتی عنایت احمد تعیمی نے بعض شرائط کے ساتھ اس کومشر دط کیا ہے ، وہ ف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| میں کوئی ناجائز بیشہ یا کام ایسانہ کرے   | '' اجارہ پر دیاجا سکتاہے ،بشرطے کہ مستاجر سی بلجیح العقیدہ باعمل مسلم ہواور اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                          | جواحترام مسجد کے خلاف ہو نیز اجارہ میں مسجد کے تفع کا پہلو مکحوظ رہے۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ) سے چند بیہ ہیں:                        | ان حضرات نے بھی متعدّد جزئیات وعبارات فقہا سے استدلال کیا ہے ، جن میر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قدر ما ينفق و هذه المسألة                | ولا يواجر فرس السبيل إلَّا إذا احتيج إلى النفقة فيواجر ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ا ينفق عليه. (۱)                         | دليل على أن المسجد إذا احتيج إلى النفقة تواجر قطعة منه بقدر م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | اعليٰ حضرت امام احمد رضاقدس سرہ فرماتے ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سٹری کرادے پھر مصارف مسجد کے             | وہ پخص اپناخاص جزو مکان اس مسجد کے نام وقف کر دے اور وقف نامہ رجس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                          | لیے بیہ خاص مکڑااس شخص کواجرت مثل پر اجارہ میں دیے دیاجائے۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ں بھی پیش کی گئی ہیں۔                    | اس موقف کے لیے سوال نامہ میں درج شدہ '' تنقیح الفتادیٰ الحامد سے ''کی عبار تیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                          | مولاناابراراحد اعظمی کے مقالہ میں بیہ عبارتیں بھی ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                          | فتاویٰ ہندیہ، میں ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| وم هل له هذه الإباحة؟ فقال:              | سئل الخجندي عن قيم المسجد يبيح فِناء المسجد ليتجر القر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 Television 1 at                        | المتناصين فالمستقر والمستقر والمستقد و |

إذا كان فيه مصلحة للمسجد فلا بأس به إن شاء الله تعالى. قيل له: لو وضع في الفناء سررًا فآجرها إذا كان فيه مصلحة للمسجد فلا بأس به إن شاء الله تعالى. قيل له: لو وضع في الفناء سررًا فآجرها الناس ليتجروا عليها و أباح لهم فناء ذلك المسجد هل له ذلك؟ فقال: لو كان لصلاح المسجد فلا بأس به إذا لم يكن ممرًا للعامة. وسئل عن فناء المسجد أهو الموضع الذي بين يدي جداره أم هو سُدّة بابه فحسب؟ فقال: فناء المسجد ما يظلّه ظلّة المسجد إذا لم يكن ممرًا لعامة المسلمين. "اه. ("

- (١) خلاصة الفتاوي، كتاب الوقف، الفصل الثالث، ٤/ ٤١
  - (۲) فتاويٰ عالمگيري، ج:٤، ص:۹۳

(1) فتاوى امجديه، ج:٣، ص:٩١، رساله: قامع الواهيات، مطبوعه دائرة المعارف الامجديه، گهوسي

سائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



مساجد میں مدارس کاقیام

اس میں شک نہیں کہ دینی تعلیم اہم کار دینی وذکر الہی ہے اس لیے عہد رسالت، عہد صحابہ، اور زمانۂ مابعد میں مساجد کے اندر اس کارواج تقار کیکن بیہ تعلیم وتعلم کسی دنیوی اجرت ووظیفہ کے بغیر خالصاً لوجہ اللہ ہواکر تا تقا۔ اس کے جواز بلکہ مسنونیت میں کوئی کلام نہیں، مگر جو تعلیم کوئی معلم تخواہ لے کر دیتا ہے وہ خالصاً لوجہ اللہ نہیں رہ جاتی، ایک کار دنیا ہو جاتی ہے اور مسجد میں کار دنیا ناجائز دگناہ ہے اس لیے اصل تھم تو یہی ہے کہ اگر کوئی ہا تخواہ معلم مسجد میں بیٹھ کر تعلیم دے تو یہ جائز نہیں ایکن سوال مدین کار دنیا ناجائز دگناہ ہے اس لیے اصل تھم تو یہی ہے کہ اگر کوئی ہا تخواہ معلم مسجد میں بیٹھ کر تعلیم دے تو یہ جائز نہیں انتظام ہوتا ہے۔ مگر ایسے مقامات جس کوئی معلم تخواہ کے کہ اگر کوئی ہا تخواہ معلم مسجد میں بیٹھ کر تعلیم دے تو یہ جائز نہیں انتظام ہوتا ہے۔ مگر ایسے مقامات جس کہ وتے ہیں جہاں کوئی ایسی زمین بہ آسانی دستیاب نہیں ہوتی جس پر باضابطہ تعلیم کام سر انتظام ہو اور اسے ترک کرنے سے ایک تو بچوں کی دین سے ناآشائی کا دائرہ بڑھتا ہے ، دو سرے ان کے دینی عقائد واعمال کا تحفظ بھی خطرے میں ہوتا ہے بلکہ تیخواہ معلم کی دین سے ناآشائی کا دائرہ پڑھتا ہے ، دو سرے ان کے دینی عقائد واعمال کا حفظ بھی خطرے میں ہو تا ہے بلکہ تی تو تعلیم نہ ہونے کی وجہ ہے دہ بڑے ہو کر گراہی دیکھی کا شکار ہوجاتے ہیں، جہاں ایس

اس کے جواب میں مندوبین کا اتفاق ہے کہ جب شرعاً ضرورت یا حاجت متحقق ہوتو بہ صورت مذکورہ مسجد میں دین تعلیم جائز ہے ، مگراس کی کوشش ہونی چاہیے کہ جلد و سائل مہیا کر کے مسجد سے باہر کسی جگہ مدر سہ قائم کیا جائے اور الگ مدر سہ بنانے کی و سعت ہوجانے کے بعد مسجد کو باتنخواہ تعلیم کے کام میں نہ استعمال کیا جائے حضرت مفتی اعظم شاہ محد مصطفی رضا قادر کی بریلوی بیلالی نے مدر سہ مظہر اسلام ابتداءً مسجد بی بی جی محلہ بہاری ہور بریلی میں قائم کیا تھا، ہم مشاہ محد صطفی رضا زمین میں متقل کیا میں کہ کہ اندر سول اسلام ابتداءً مسجد بی بی جی محلہ بہاری ہور بریلی میں قائم کیا تھا، بعد میں سجد میں حضل زمین میں منتقل کیا میں کہ کہ اندر سولانا سید حامد اشرف بیلالی خیر نے ابتداء باد لا مسجد میں درس گاہ قائم کی جس کے افتتاح میں حافظ ملت مولانا شاہ عبد العزیز محد نہ مرادآبادی بیلائی نے شرکت فرمائی، اور مجاہد ملت مولانا شاہ حبیب الرحمن قادری عباس علیہ الرحمہ نے الد آباد میں محد الطم کے اندر مدر سہ حبیبیہ قائم کیا ہے جائے کہ جس کے افتتاح میں عباس علیہ الرحمہ نے الد آباد میں محد عظم کے اندر مدر سہ حبیبیہ قائم کیا۔

www.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

فتادیٰ رضوبہ، وقف مسجد کے بیان میں ہے:

"جوز مین متعلق مسجد ہے وہ مسجد ہی کے کام میں لائی جاسکتی ہے، اور اس کے بھی اسی کام میں جس کے لیے داقف نے دقف کی، دقف کو اس کے مقصد سے بدلنا جائز نہیں ۔ شرط الو اقف کنص الشارع فی و جوب الا تباع۔ واقف نے اگر مدرسہ بنانے کی اجازت نہ دی تو اس میں عام مدرسہ بھی نہیں بن سکتا نہ کہ خاص۔ اور اگر عام مدرسہ کی اجازت دن ہے جب بھی کسی قوم کو خاص اپنا مدرسہ کرنے کی اجازت نہیں، اگر خلاف اجازت ایساتصرف کریں گے غاصب ہوں گے، اور وہ عمارت منہ دم کراوینے کے قابل ہوگی اور بعد انہ دام جو پچھ اینٹیں، کڑیاں ہوں اس کے مالک دہی لوگ ہوں گے جنھوں نے عمارت بنوائی تھی۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ (۱)

یہاں تمام مسجدیت سے مراداس کی عمارت کی تحمیل نہیں بلکہ بیہ اس کے مسجد شرعی ہوجانے سے عبارت ہے۔ اور مسجد شرعی دہ زمین ہے جو نماز کے لیے وقف ہوا در مسلمانوں کو اس میں ہمیشہ نماز پڑھنے کی اجازت دے دی جائے۔ اب اگر واقف نے خالی زمین پر مسلمانوں کو ہمیشہ نماز پڑھنے کی اجازت دے کر زمین ان کے حوالے کر دی تو مسجدیت تام ہوگئی، اور اگر پہلے عمارت بنوائی اس کے بعدان کے حوالے کرکے بیہ اجازت دی تو اس وقت مسجدیت تام ہوگی۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ فتا دی عالم گیری میں ہے:

"ذكر الصّدرُ الشّهيدُ -رحمةُ الله تعالىٰ - في الواقعات في باب العين من كتاب الهبة والصدقة: رجلٌ لهُ ساحة لابناء فيها أمَرَ قومًا أن يُّصَلُّوا فيها بجَهاعَةٍ، فهذا على ثلاثة أوجه . أحدها اما ان أمرهم بالصلاة فيها أبَداً نصَّا بأن قال: صَلُّوا فيها أبداً أو أمرهم بالصَّلاةِ مطلقًا ونوى الأبد صارت الساحة مسجدا. لومات لايورَث عنه، كذا في الذّخيرة وهٰكذا في فتاوى قاضي خان."اه(٢)

ہدایہ میں ہے: ''وقال أبو یوسف:یزول ملکه بقوله: ''جعلتُهٔ مَسجداً''لأن التسلیم عندہ لیس بشرط؛ لأنه إسقاط لملك العبد ... وصار كالإعتاق.'' (۳)

ردالمخارمين بي: "وفي الدّر المنتفى: وقدَّم في التنوير والدُّرر والوقاية وغيرِها قولَ أبي يوسف، وعَلِمتَ اَرْجَحِيَّتَهُ في الوقف والقضاء."اه (")

> (۱) فتاوى رضويه ص: ٤٩٦، ج: ٦، سنى دار الاشاعت، مبارك پور (۲) فتاوى عالمگيرى، الباب الحادي عشر في المسجد، ج:٢، ص: ٤٥٥، كوئته، پاكستان (٣) هدايه، كتاب الوقف ص: ٢٤٤، ج:٢، مجلس البركات (٣) رد المحتار، كتاب الوقف، ج:٥، ص: ٤٤٦، مطبع دار الكتب العلمية، بيروت.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) ) **تیسر اسوال** یہ تھاکہ سجد حمیر ہوجانے کے بعد اس کی زمین کے فاضل حصے کوکرائے پر دیاجا سکتا ہے یانہیں ؟ اس کے **جواب م**یں اس امر پر انفاق ہوا کہ مسجد تعمیر ہوجانے کے بعد فاضل زمین کی حیثیت عموماً فِماے مسجد کی ہوتی ہے۔ اگر بچی ہوئی زمین فیامے مسجد ہے توات اجارے پر دینا جائز نہیں ۔ فیامے سجد کی حرمت شل مسجد ہے۔ فیامے سجد سے مراد مسجد کے متصل اس کے اردگرد کی وہ زمین ہے کہ اس کے اور مسجد کے در میان کوئی راستہ <sup>(۱)</sup> نہ ہو۔ فتادی عالم گیری میں ہے: "قيِّم المسجد لايجوز له أن يبني حوانيت في حد المسجد أوفي فِناءه، لأن المسجد إذا جعل حانوتا ومسكنا تسقط حرمته وهذا لايجوز، والفِناء تبع المسجد، فيكون حكمه حكم المسجد، كذا في محيط السر خسى. "اه (٢) فتادیٰ عالم گیری میں ہے: "فِناءالمسجد مَا يظله ظلة المسجد إذا لم يكن مَرَّا لعامة المسلمين." اه (") غنيہ میں ہے: "فِناءة (أي المسجد) : هو المكان المتصل به ليس بينه و بين (المسجد) طريق."اه (<sup>م)</sup> رہ گئے وہ جزئیات جن میں مفاد مسجد کے لیے فنامے مسجد کواجارے پر دیناجائز قرار دیا گیاہے ، تجارت کوروار کھا گیا ب ان جزئيات مصعلق حضرت صدر الشريعة عظمى عليه الرحمة "قامع الو اهيات" مي فرماتي بين :كماس قول كا قائل وناقل صرف ایک خص ہے وہ بھی اس میں متر ددہے ، جزم ویقین سے نہیں کہا ہے۔ جب کہ عدم جواز کے قائلین کی غالب اکثریت ہے اور بیدلل د مرجح ہے۔ تحکم جزم کے ساتھ ہے۔ اس لیے عدم جواز ہی پر اعتماد داجب ہے۔ فقیہ فقید المثال امام احدر ضاقدس سرہ نے بھی ایسا ہی افادہ فرمایا ہے: قامع الواہیات میں ہے: "ثم هوشيء إنما يعرف نقله عن واحد وهو أيضا متردَّدٌ فيه غير جازم به، قال في الهندية عن التتار خانية عن اليتيمة عن الخجندي : سئل عن قيّم المسجد يبيح فِناء المسجد ليتجر القوم هل له هذه الإباحة؟ فقال: إذا كان فيه مصلحة للمسجد فلا بأس به إن شاء الله. (۱) یہاں "راستہ" بے مرادعام راستہ ہے جس پر سب چلیں، نمازیوں کے مسجد کے اندر جانے کے لیے جو خاص راستہ ہوتا ہے وہ یہاں مراد نہیں جیساکہ جزئیات سے عیال ہے۔ ۲امرتب غفرلہ۔ (٢) فتاوى عالمگيرى، كتاب الوقف، الفصل الثاني، ص:٤٦٢، ج:٢، پاكستان. (٣) فتاوىٰ عالمگيرى، كتاب الكراهية، الباب الخامس في آداب المسجد... إلخ، ص: • ٣٢، ج: ٥، كوئته، پاكستان. (٣) غنية المستملي المعروفة بـ "حلبي كبير"، ص: ٢١٤، فصلٌ في أحكام المسجد، سهيل اكيدُمي، لاهور.

ww.waseemziyai.coi

(جديد مسائل پر علما کی رائيس اور في طر (جلد دوم) قيل: لو وضع في الفناء سر را فأجر ها الناس لي تجروا عليها و أباح لهم فيناء ذلك المسجد هل له ذلك؟ فقال: لو كان لصلاح المسجد فلا بأس به إذا لم يكن مي اللعامة. اه.

واستثناءه في الأول استثناءه في الثاني وقد تواردت الأئمة الأجلة على المنع، والقاعدة: العملُ بما عليه الأكثر، وقولهم مدلل والمدلل مرجح، وهم جازمون وفي الجزم الحكم فوجب التعو يل عليه بوجوه، أفاده شيخنا في جد الممتار . "اه () والله تعالى أعلم.

☆☆☆

(۱) قامع الواهيات، مشموله فتاوي امجديه، كتاب الوقف، ج:۳، ص:۹۱، دائرة المعارف، گهوسي

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم)

نیٹ درک مارکیٹنگ کی شرعی حیثیت

**\*\*\*** 

۲<u>۲</u>-سوال نامه

الم-خلاصة مقالات

÷- في الم

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) سوال نامه نبیٹ ورک مارکیٹنگ کی شرعی حیثیت ترتيب: مفتى محد نظام الدين رضوى، ناظم مجلس شرع، جامعه اشرفيه، مبارك بور بسيم الله الرحمن الرحيم نیٹ درک مارکیٹنگ کوبلفظ دیگر ملٹی لیول مارکیٹنگ بھی کہتے ہیں۔ یعنی یہ کثیر انسطح تجارت کا ایک ایسانمونہ ہے جو خرید و فروخت کوبلاداسطہ فروخت کرنے والوں سے جوڑتا ہے، اس میں ایک ایس کمپنی جو کچھ سامان تیار کرتی ہے وہ اپن مصنوعات کی خرید د فروخت کے لئے خرید و فروخت کی بنیاد پر کچھ کمیشن دینے کے دعدے کے ساتھ ممبر بناتی ہے اور مزید اس میں اس بات کی بھی وضاحت ہوتی ہے کہ اگر ایک ممبر اپنے ماتحت اور ممبر بناتا ہے تواسے اپنے ممبر ی کمیش کے علادہ این مانحت ممبر بنانے پر بھی کمیشن ملے گااور اس طرح مثلاا کی سامان فروخت کرنے والام مبراپنے ماتحت کچھ متعیّن ممبر بنا لیتا ہے تو کمیشن کے علادہ کمپنی اسے دیگر مراعات بھی دیتی ہے، گویا کہ فروخت کرنے دالے لوگوں کی ایک تنظیم بن جاتی ہے جس میں سامان فروختگی کا منافع کمپنی کے علاوہ اس کے ممبر اور ماتحت ممبر کو ملتا ہے۔ ایسی کمپنیوں کی فہرست طویل ہے، ہم ذیل میں اس طرح کی چند کمپنیوں کامخصر تعارف پیش کرتے ہیں ایم وے-Amway ایم-وے-ایک ملٹی لیول مار کیٹنگ میپنی ہے، جو ۱۹۵۹ء میں امریکہ میں قائم ہوئی، یہ "Amevican way" کا مخفف ہے۔ • ۹ سے زیادہ ممالک میں ملحقہ کمپنیوں کے اشتراک سے اپنی تجارت کرتی ہے۔ U.S.A. اور کناڈامیں Quixtav (کوک اسٹائو) کے نام سے کام کرتی ہے۔ انفرادی حفاظت کی اشیا، زیور ، ہوا، پانی صاف کرنے والی مشین اور سنگار کا سامان تیار کرتی ہے ، مزید بیمہ کی سہولیات بھی فراہم کرتی ہے۔ اس کے بانی کا مقصد ، جیسا کہ اس نے ظاہر کیا تھا، ممبر سازی کے ذریعہ کمپنی کی تیار کردہ اشیافروخت ہوں جس سے ممبر وں کو دولت ، معاشی نظام کی سمجھ اور معاشی آزادی حاصل ہو۔ فرى لائف \_Free Life

سیمپنی وٹامن ، شیمپو، ہمائین گوجی جوس اور انفرادی حفاظت کی اشیا تیار کرتی ہے۔ فری لائف ایک بلاواسطہ فروخت

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) 1774 کرنے والی کمپنی ہے جس میں کئی جہت سے خرید و فروخت کرنے والے ممبر وں کو کمیشن ملتاہے ، یو۔ایس۔اے U.S.A. اور دیگر۲۵؍ ممالک جیسے کناڈا، بر موڈا وغیرہ میں ریم پنی کام کرتی ہے۔ اے تی این ۔ آنی این تی ۔ ACN-INC سیہ کمپنی تو ایس اے میں جنوری ساقواء میں تورپ میں 1999ء میں اور ایشیا میں سمب ہے میں قائم ہوئی، آن الوقت تقريباً 19 ممالک میں بیہ کام کرر ہی ہے۔ فون، انٹر نیٹ، دائر لیس، دیجیٹل فون اور ویڈیو کی سہولیات فراہم کرتی ہے اور مزید کیس اور بجل کی بھی سہولت دیتی ہے۔ اس کا ہیڈ کوارٹر فار مینگ ٹن ہیل میں ہے، جنوبی امریکہ اور بورپ میں اس کی مہر Direct Selliny Associations (بلاداسطه مجلس فروخت) ہے۔ یکسل خبررسانی(Communication) ڈالس (Dallas) نامی ایک آدمی نے یو ایس اے کے اندر ۱۹۸۹ء میں ٹیلی کوم سمپنی کی حیثیت سے آغاز کیا۔ ملٹی لیول مارکیٹنگ کے نمونہ پر خبر رسانی کی اپنی خدمات کی فروختگی شروع کی، سات سال کے اندر خبر رسانی کی سہولیات فراہم کرنے والی کمپنیوں میں امریکہ کے اندر چوتھا مقام حاصل کرلیا۔ آرى ايم (Right business Conect) قیشن سوئنگ پرائیوٹ بھیلواڑا، راجستھان نے آر سی ایم نام سے مصبوع میں تجارت شروع کی، اس کا تعلق چرا گروپ سے ہے جو دَدوًا سے پارچہ بافی کے کام میں مصروف ہے۔ ۱۹۸۲ء سے بیہ کمپنی ہندوستان میں خود کا مال تیار کرنے کگی، ابھی سالانہ تفریباً تین کروڑ میٹر کپڑا تیار کرتی ہے، کپڑا تیار کرنے دالی پانچ بڑی کمپنیوں میں بیدایک ہے۔ اس کمپنی کاطریق عمل ہیہ ہے کہ اپنے تیار کردہ سامان کوفروخت کرنے کے لئے کمیش دیتی ہے۔ یہ کمپنی اشتہاریا ثالثی میں روپے خرچ نہیں کرتی ہے، بلکہ بیہ رقم ممبروں کے مابین ہی تقسیم ہوتی ہے۔ جس ممبر کے ماتحت زیادہ ممبر ہوتے ہیں اسے اتناہی زیادہ نفع ہو تار ہتاہے۔ اس وقت ہندوستان میں دوکمپنیاں زیادہ مقبول ہیں،ایم وے اور آرس ایم۔اس لیے ہم ان دونوں کاقدر کے تفصیلی ، جائزہ پیش کرتے ہیں۔ ایم دے کے تعلق سے ہمارے ایک مستفتی نے اپنے سوال میں تیف میل رقم کی ہے: ایم وے بیہ ایک بزنس پروجیکٹ ہے جو دنیا کے ۳۳ر دیشوں میں میں چل رہا ہے مسلم ملکوں جیسے ملیشیا، انڈونیشیا وغیرہ میں بھی چل رہاہے، بیالیانیٹ در کنگ نظام ہے جس کادعویٰ ہے کہ اس کی تمام مصنوعات "نبا تاتی " (Herbal) ہیں۔ طريقة كار (1) جونیٹ ورک میں آناج ہتاہے اس سے لمپنی ایک فارم نر کرواتی ہے اور ساتھ ہی ایک متعیّنہ رقم لیتی ہے، اس مذکورہ رقم

(۲) کوئی بھی شخص اس نیٹ درک میں کسی خریدارے وسیلہ سے ہی شامل نہو سکتا ہے۔

(۳) زید سی خریدار کے داسطے سے اس میں شامل ہوا،اب اس کے ذریعہ جتنے بھی لوگ شامل ہوں گے اور ہر میں نے جتنی رقم کی وہ کمپنی کی مصنوعات خریدیں گے ،اس رقم کا پچھ حصہ کمپنی ہر مہینہ زید کے پاس بشکل چیک بیضیح گی جس سے زید کے بونس کی رقم بڑھتی جائے گی۔ خریداری کم توبونس کم ، خریداری زیادہ توبونس زیادہ۔ ہر خریدار کے فائدہ میں کمی اور بیشی کا انحصار خوداس کی اپنی خریداری اور اس کے ذریعہ شامل ہوئے اس کے ماتحت خریداروں کی خریداری پر ہے۔

(۲) اس بزنس میں ایک معین حد کوپار کرجانے کے بعد کمینی خریدار کوایک متعیّن رقم اداکرتی ہے، مثلاً مہینہ میں پچاس ہزار۔ بیر قم اس سے بڑھتی ہی جاتی ہے، کم نہیں ہوتی، کیوں کہ اس کے پنچ لوگوں کا ایک جال ہوتا ہے جو برابر پھیلتا جاتا ہے۔ بیر آمدنی ۲۳۸ لاکھ روپے سالانہ تک پہنچ جاتی ہے۔ اگر دہ آدمی نیٹ درک کوادر آگے بڑھا تا ہے تواس کی آمدنی اس سے بھی زیادہ ہوجاتی ہے۔

آرس ایم: کے تعلق سے ایک ستفتی نے بیہ تفصیلات کھی ہیں:

آرس ایم نام کی ایک نیٹ ور کنگ کمپنی ہے، بنیادی طور پر یہ کپڑ نے کی ایک کمپنی ہے، اس نے کپڑ نے کے علاوہ دیگر جائز الاستعمال مصنوعات بھی تیار کئے ہیں، اپنی مصنوعات کی فرونتگی کے لئے اس نے سیر طریقہ نکالا کہ بورے ملک میں جابجا ا ڈسٹری بیوٹر (تقسیم کنندہ) بناتی ہے اور یہ تمام ڈسٹری بیوٹر ایک نیٹ سے باہم مربوط ہیں۔ ڈسٹری بیوٹر کی نامزدگی کپنی کی جانب سے نہیں ہوتی بلکہ جو شخص بھی ڈسٹری بیوٹر بنا چاہے وہ فادم بھر کرکسی دوسر نے ڈسٹری بیوٹر سے متصل ہوکر کپنی کی تعلیم مہیں ہوتی بلکہ جو شخص بھی ڈسٹری بیوٹر بنا چاہے وہ فادم بھر کرکسی دوسر نے ڈسٹری بیوٹر سے متصل ہوکر کپنی کی تقسیم کاری میں جڑ جاتا ہیں ہوتی بلکہ جو شخص بھی ڈسٹری بیوٹر بنا چاہے وہ فادم بھر کرکسی دوسر نے ڈسٹری بیوٹر سے متصل ہوکر کپنی کی تقسیم کاری میں جڑ جاتا ہیں ہوتی بلکہ جو شخص بھی ڈسٹری بیوٹر بنا چاہے وہ فادم بھر کرکسی دوسر نے ڈسٹری بیوٹر سے متصل ہو کر کپنی کی تقسیم مربوز (منسی میں خرید ناہو تا ہے اور دو سورو پے رجسٹر یشن چارج یعنی کل چودہ سواسی رو پر ای ہوتا ہے، اب اگر بی شخص مزید ڈسٹری بیوٹر بناتا ہے اور دو سورو پے رجسٹریٹن چارج یعنی کل چودہ سواسی رو پی دو او اس کی ماتھ ہو ای کی میں ہو نے ہیں کار دو ایک رو دو سور پر کی دو ہو دو سو دو دو سور کے دو سور پی میں تین بیٹ میں شر سے کی پڑ ہے ہوتے ہیں ) بارہ سواسی رو پ مزید ڈسٹری بیوٹر بناتا ہے اور دوہ ڈسٹری بیوٹر کھی دو دو ڈسٹری بیوٹر بنا تے ہیں (ملی ہذاالقیا س) تو اس کی ماتھ دو اپن میں ہونے دو ل

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ۳۳۸ کار دبار ہوا، لہٰذازید کو وای فیصد کے حساب سے ۸۹۶ روپے بطور کمیشن ملیں گے، پنچے والوں کا کاروبار چوں کہ ۲۰۰۰ س سلیب کونہیں پہنچا، لہٰذاانصیں آئرہ کمیشن ملے گا۔اسی طرح ہرماہ ہونے دالے کاردبار سے ڈسٹری بیوٹر س کو کمیشن ملتار ہے گا۔ کمپنی نے اس کے لئے ایک سلیب مقرر کیا ہے، پانچ ہزار کے کاروبار پر دس فیصد، دس ہزار کے کاروبار پر ساڑھے بارہ فیصد، ہیں ہزار کے کاروبار یہ پندرہ فیصد، چالیس ہزار کے کاروبار پر ساڑھے سترہ فیصد، ستر ہزار کے کاروبار پر بیس فیصد، ایک لاکھ پندرہ ہزار کے کاروبار پر ساڑھے بائیس فیصد، ایک لاکھ ستر ہزار کے کاروبار پر پچیس فیصد، دولاکھ ساٹھ ہزار کے کاروبار پر ستائیس فیصد، ساڑھے تین لاکھروپے کے کاروبار پر تیس فیصد گروپ کمیشن دیا جائے گا۔کمپنی کی جانب سے تمام ڈسٹری بیوٹرس کواکتالیس فیصد کمیشن دیاجاتا ہے۔جس کی ماتحت لائن میں جس قدر کام ہے اسی حساب سے اس کاکمیشن بھی ہو تاہے۔ ڈسٹری بیوٹر س کے ذریعہ مصنوعات کی فروختگی پر بھی کمپنی تمام ڈسٹری بیوٹرس کواکیس فیصد گروپ کمیشن دیتی ہے نیزاس کے ڈسٹری بیوٹر ملک میں کسی بھی جگہ ہوں اس کی ایجنسی سے اس کی مصنوعات بیس فیصد کی رعایت کے ساتھ خرید سکتے ہیں، اس طرح ماتحت لائن میں ماہ بماہ ہونے والے ہر کاروبار پر مافوق لائن کے تمام ڈسٹری بیوٹر سکواس کے ماتحت لائن میں ہونے والے کاروبار کے اعتبار سے میشن دیاجاتا ہے۔واضح رہے کہ اس کی جوائنٹگ کے لئے صرف ایک کِٹ خرید لی جاتی ہے ، کوئی رقم انوسٹ نہیں کی جاتی ہے اور کسی کی رقم سی کو نہیں ملتی بلکہ اس کے ماتحت لائن کے ذریعہ ہونے دالے کار دبار کا کمپیشن ہو تاہے جواسے ملتاہے۔ آرس ایم کے پانچ چیر ممبروں کے ذریعہ بیہ معلومات فراہم ہوئیں۔ ہر ممبر کے ذریعہ کم از کم کمپنی کے پانچ ہزار روپے کے سامان کی خریداری ضروری ہوتی ہے۔خواہ وہ خود خریدے یا \*\* اینے سوا مزید تین ممبروں کے ذریعہ خرید دائے ،اگر دہ بشمولِ خود پانچ ہزار کی خریداری نہ کرا سکے بلفظِ دیگر اپنے سوا مزیدتین ممبر نه بناسکے تودہ کمیشن سے محردم رہے گا۔ ممبر بننے کے لئے ایک ہزار پانچ سورویے کمپنی میں جمع کرنا ہوتا ہے جس کے بدلے میں اسے تین جوڑے پینے ، شرٹ کے کپڑے اور ایک ٹراویلنگ ہیگ کمپنی سے ملتے ہیں، یعنی یہ خرید د فروخت ہوتی ہے، مگر ایک جوڑ اکپڑازیادہ سے زیادہ دوسوروپے کا ہوتا ہے، جب کہ بیگ زیادہ سے زیادہ سوروپے یا اس سے بھی کم کا۔ اس طرح سامان کی خریداری میں ایک مختاط اندازہ کے مطابق ممبر پننے دالے کور دِزِاول ہی آٹھ سوروپے کانقصان ہوجا تاہے۔ الجن مسمینی کاسامان کمینی کی منظور شدہ د کان سے ہی ملتا ہے ، بازار میں عام طور پروہ سامان دستیاب نہیں ہوتا، اس کئے بہت سے ممبر بیجانکاری بھی حاصل نہیں کرکتے کہ اس کادام کیاہے؟ ہاں کوالٹی کے لحاظ سے بس اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ مبر شب باقی رکھنے کے لیے ہر ممبر کو کم از کم ماہانہ سورویے کا سامان کمپنی سے خرید نالازم ہو تاہے ، مگر دہ سامان اپنی \*\* حیثیت کے لحاظ سے ساتھ روپے سے زیادہ کانہیں ہوتا۔ آگے چل کر سامان کی کوالٹی اور ہلکی بھی ہو سکتی ہے۔ ایک آدمی دوسے زیادہ ممبر نہیں بناسکتا البتہ اپنے ماتحت ممبروں کے ذریعہ جتنے ممبر چاہے بنوا سکتا ہے۔ \*\* کوئی بھی ممبر پورے ہندوستان میں کہیں بھی ممبر بناسکتا ہے، ڈائر بکٹر حساب میں گڑبڑی نہیں کرتے، حساب کی پوری •

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 279 تفصیل کمپیوٹر میں درج ہوتی ہے ۔ واضح ہو کہ کپڑوں کے جوڑے پندرہ سوکے بھی ہوتے ہیں ، سولہ سوکے بھی ، پانچ ہزار کے بھی۔ کوئی چاہے توعور توں کے لیے بھی کپڑے لے سکتا ہے۔ جولوگ شب دردزممبر سازی کے لئے فارغ ہوکر ممبر بنانے کی کوشش کرتے رہتے ہیں ادر لمبے لمبے خواب دکھاکر ممبر \*\* بناتے ہیں دہی لوگ کامیاب ہوتے ہیں اور باقی لوگ خسارہ میں رہتے ہیں ، کامیاب ممبروں کی تعداد زیادہ سے، زیادہ دیں فيصدب، ايجنت صرف منافع ب سبز باغ ہى دكھاتے ہيں، نقصانات سے تبھى آگاہ نہيں كرتے۔ پڑھے لکھے لوگ جنہيں ملاز مت نہیں مل پاتی اور ان کے لیے کوئی ذریعہ معاش نہیں ہو تاد ہی پوری طرح تگ ودد کر پاتے ہیں۔ نئے ممبروں کو ممبر سازی کے گر سکھانے کے لیے کالجوں اور ہوٹلوں میں میٹنگ کرتے ہیں اور اس میں شرکرت کا موقع دینے پر پچیں روپے پاپچاس روپے پاس سے بھی زیادہ دصول کرتے ہیں، خور دونوش کا کوئی انتظام نہیں ہوتا۔ ان کے سوابھی بہت سی کمپنیاں ہیں جو ملک و بیرون ملک اسی طرز پر کام کرر ہی ہیں۔ جیسے R.M.P. أرايم كي اربون انٹر نیشنل Arbone International دى ايس مىكس DS-MAX اتسيل كميو تيليشن Excel Communication یری پیڈلیگل سرویسیز،انک Pre-Paid Legal Services, Inc. پرائی میریکا Primerica نیلی کام پلس **Telecom Plus** 

اب سوال سیے کہ: (۱) آرسی ایم ۔ ایم دے اور ان کے طرز پر کام کرنے والی دوسری ملٹی لیول مارکیڈنگ کمپنیوں سے ابتداءً ان کی مصنوعات کی خریداری سے مقصود کیافی الواقع اسباب معیشت کی خریداری ہے یا اس سے اصل مقصود ممبر سازی کے کمیش حاصل کرنے کی سعی ہے؟ (۲) اور بہر حال کیا مسلمانوں کو اس خریداری کی اجازت دی جائے جب کہ یقدینا معلوم ہے کہ اس میں مسلمانوں کا سیکڑوں روپے کا خسارہ ہے۔ (۳) نیز ممبر سازی اور اس کے کمیشن کی شرق حیثیت کیا ہے؟

ٹائی فور شیکنالوجی

**Ti4 Technology** 

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۳۳.

خلاصة مقالات بعنوان نہیے وزک مارکیٹنگ کی شرعی حیثیت تلخيص نكار:مولانامحد عرفان عالم مصباحي ،استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور بسم الله الرحمن الرحيم جامعہ اشرفیہ مبارک پور کے پندر ہویں فقہی سیمینار کاایک موضوع' 'نیٹ درک مارکیڈنگ ادر اس کی شرعی حیثیت " ہے۔ اس موضوع کے تحت موصول ہونے دالے تیس مقالات کے مجموعی صفحات ستانوے <sup>(۹۷)</sup>ہیں۔ اس موضوع کا سوال نامہ حضرت ناظم مجلس شرعی دام ظلیہ العالی نے مرتب فرمایا اور مسائل کی تنقیح کی بنیاد تین سوالات پررکھی۔ ان میں پہلا سوال بیہ ہے۔ - سوال(۱) آرس ایم،ایم وے اور ان کے طرز پر کام کرنے والی دوسری ملٹی لیول مارکیٹنگ کمپنیوں سے ابتداءًان کی مصنوعات کی خریداری سے مقصود کیافی الواقع اسباب معیشت کی خریداری ہے پاس سے اصل مقصود ممبر سازی کا کمیشن حاصل کرنے ک سعی ہے؟ اس کے جواب میں مندوبین کرام کی مندر جہ ذیل تین رائیں سامنے آئیں : میل رام: اس سے مقصود اسباب معیشت کی خرید اری ہے۔ بیراے مولانامحد سلیمان مصباحی، جامعہ عربیہ سلطان پور کی ہے۔ موصوف لکھتے ہیں: '' خریدار اپنی ضرورت اور پسند کے مطابق کمپنی کی مصنوعات کو خرید تاہے اور جب خریداری ایک متعیّنہ حد کو <sup>پہنچ</sup> جاتی ہے تب اس کولمپنی کی طرف سے بونس ملتا ہے۔ اس سے ثابت ہو تا ہے کہ ایسی خریداری سے مقصود اسباب معیشت کی خریداری ہے۔' ووسرى راسى: اس سے مقصود اسباب معيشت كى خريدارى بھى ب اور ممبر سازى كے ذريعہ كميش حاصل كرنے کی سعی بھی۔ بیر رائے مفتی بدر عالم مصباحی ، استاذ و مفتی جامعہ انثر فیہ مبارک پور کی ہے۔

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم) 1-1-1 تیسری را سے: اس سے اصل مقصود ممبر سازی کالمیشن حاصل کرنے کی سعی ہے۔ بیراے مندر جہ ذیل ۲۰۷ حضرات کی ہے:

(I) مولانا محمد عالم گیر رضوی مصباحی، دار العلوم اسحاقیه، جوده بور (۲) مولانا محم<sup>سیح</sup> احمد قادری مصباحی، انوار القرآن، بلرا <sup>م</sup> بور (۳) مولاناعبدالسلام رضوی مصباحی، مدرسه انوار القرآن، بلرام بور (۴) مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، مدرسه ضیاء العلوم، بنارس (۵) مفتى شفيق احمد شريفى، مفتى دار العلوم افضل المدارس (۲) مولانا محد رفيق عالم رضوى مصباحى، جامعه نوريه رضويه، بربلي شريف (۷) مولانا شمشادا جمد مصباحی، جامعه امجدیه رضویه، گھوسی، مئو(۸) مولانا قاضی فضل رسول مصباحی، سراج العلوم، برگدہی، مہراج سنج (۹) مولانا شبیر احمد مصباحی، استاذ سراج العلوم برگدہی، مہراج تنج (۱۰) مولانا محمد انور نظامی مصباحی، مدر سه گلشن بغداد، ہزاری باغ (١١) مولانا محد معين الدين اشرفي مصباحي ، استاذ دار العلوم بهار شاه ، فيض آباد (١٢) مولانا محد عارف الله فيضى مصباحي ، مد رسه فيض العلوم، محد آباد، متو (۱۳۰) مولانا محمد نظام الدین قادری مصباحی، دار العلوم علیمیه، جمد اشا،ی (۱۳۷) مولانا ابرار احمد اظمی، مدر سه ندا ب حق جلال بور، امبیژ کر تکر (۱۵) مولانامحد ناظم علی رضوی مصباحی، استاذ جامعه اشرفیه مبارک بور (۱۲) مولانا شهاب الدین احمد نوری، دار العلوم فيض الرسول، براؤل شرف (١٢) مولانا قاضي شهيد عالم رضوي، جامعه نوريه رضويه، بريلي شريف (١٨) مولا نأصدر الدري قادری مصباحی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور (۱۹) مولانانفیس احمد مصباحی، جامعہ اشرفیہ مبارک بور (۲۰) مولانا اختر حسین فیضی مصباحی، استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور (۲۱) مفتی محمد معراج القادری مصباحی، جامعه اشرفیه، مبارک بور (۲۲) مولاناصاحب. علی مصباحی، پر سپل اشاعت الاسلام، پر تاول (۲۳) مولاناآل مصطفیٰ مصباحی، جامعہ امجد بیہ رضوبیہ، گھوسی، مئو (۲۴) مولانا شیر محمد خاں رضوی، دار العلوم اسحاقیه، جوده پور (۲۵) مفتی محمر عنایت احمد تعیمی، الجامعة الغوشیه، اتروله (۲۲) مولانا محمد اسحاق مصباحی، رام پور (۲۷) حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی، صدر مفتی جامعه اشرفید -ان حضرات کی دلیلیں بیہ ہیں:

حضر میفتی محمد نظام الدین رضوی فرماتے ہیں کہ:

"ان کمپنیوں کی مصنوعات کادام ان کے معیار (کوالٹی) کے لحاظ سے عموماً تنازیادہ ہوتا ہے جوغبن فاش کی حد کو پہنچا ہوا ہوتا ہے ، اس کے باعث ابتداءً بھی خریداروں کو ظلیم خسارے سے دوچار ہونا پڑتا ہے اور پھر ماہ بہ ماہ انھیں چالیس فی صدیا کچھ کم یا زیادہ ہے، اس کے باعث ابتداءً بھی خریداروں کو ظلیم خسارے سے دوچار ہونا پڑتا ہے اور پھر ماہ بہ ماہ انھیں چالیس فی صدیا کچھ کم یا زیادہ خسارہ بر داشت کرنا پڑتا ہے اور اگر سامان کا معیار مزید ہلکا ہو گیا تواس کے تناسب سے خسارہ بھی بڑھ جائے گا۔ ظاہر ہے، کوئی بھی صاحبِ عقل ودانش ایسا سودانہیں کر تا اور اگر کوئی کرتا ہے تو دنیا اسے اس تو سمون میں جائے گا۔ ظاہر ہے، کوئی بھی ما حبِ عقل ودانش ایسا سودانہیں کر تا اور اگر کوئی کرتا ہے تو دنیا اسے اچھ تھی جائے "

اگر ممبر سازی کو خریداری سے مشروط نہ کیا جائے تو شاید ہی کوئی داناانسان وہ مصنوعات مقررہ دام پر خریدے اور یہی وجہ ہے کہ لاکھوں انسان جو ممبر سازی کے کمیشن سے سرو کارنہیں رکھتے وہ بھی ایسی کمپنیوں کی مصنوعات کی طرف توجہ نہیں کرتے۔'' مزید فرماتے ہیں:

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ''ان شواہد سے ثابت ہوتا ہے کہ کمپنیوں کی مصنوعات کی خریداری سے اصل مقصود ممبر سازی کاکمیشن حاصل کرنے کی سعی ہے اور یہی وجہ ہے کہ خریداری کے ساتھ ہی وہ ممبر سازی کے لیے سرگر معمل ہوجاتے ہیں ، پھران کے سانے بس یہی ایک ہدف ہوتا ہے اور اس کے لیے ان کی ساری تگ ودو ہوتی ہے۔'' سچچ فرق کے ساتھ اسی طرح کامضمون دوسرے حضرات کے مقالات میں بھی ہے۔ مولاناعالم گیرصاحب لکھتے ہیں: "اسباب معیشت کی خریداری ممبر سازی کے کمیشن کے حصول کا ذریعہ ہے اور قاعدہ ہے کہ داسطہ مقصود بالذات نہیں ہو تابلکہ مقصود بالذات ذو داسطہ ہی ہو تاہے۔'' ددسراسوال بيرے: · سوال(۲) ----اور سہر حال کیا مسلمانوں کواس خریداری کی اجازت دی جائے جب کہ یقیناً معلوم ہے کہ اس میں مسلمانوں کا سکڑوں رویے کاخسارہ ہے؟ جوابات کے مطالعہ سے اس بارے میں پانچ طرح کے موقف نمایاں ہوکر سامنے آئے، جو یہ ہیں: **پہلا موقف:** مسلمانوں کواس کی اجازت ہونی جاہیے۔ • مولانا محمد سليمان مصباحى، سلطان بور • مولانا محمد انور نظامى، بزارى باغ • مولانا محمد نظام الدين قادرى، جمدا شابى • مولانا بدر عالم مصباح، اشرفیه • مولانا عبد السلام رضوی مصباحی تکسی بور نے یہی موقف اختیار کیا ہے۔ ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ بیچ مغثوش کاغرر خربدار کو معلوم ہو توبیع جائز ہوتی ہے۔ مولاناعبدالسلام مصباحی در مختار کے حوالے سے لکھتے ہیں: \*\* "لا باس ببيع المغشوش اذا بين غشه او كان ظاهرا يرى، و كذا قال ابو حنيفة رضي الله تعالىٰ عنه في حنطة خلط فيها الشعير والشعير يرى لا باس ببيعه و إن طحنه لا يبيع، وقال الثاني في رجل معه فضة نحاس لا يبيعها حتى يبين." اور ردالمخبار میں ہے: "وان طحنه لا يبيع أي إلا أن يبين لا نه لا يرى بالجملة. اه"<sup>(1)</sup> انھوں نے فتادیٰ رضوبیہ کابداقتباس بھی دلیل میں پیش کیاہے: \*\* ''اگر مصنوعی جعلی تھی وہاں عام طور پر بکتا ہے کہ شخص اس کے جعلی ہونے پر طلع ہے اور باوجود اطلاع خرید تا ہے تو

(۱) در مختار، ج:۷، ص: ٤٩٤، كتاب البيوع، باب المتفرقات، دار الكتب العلمية، بيروت

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) 1-1-1-بشرط که خریدار اساس بلد کا ہونہ غریب الوطن ----- خلاصہ یہ کہ جب خریداروں پر اس کی حالت مکشوف ہوا در فریب ومغالطه راہ نہ پائے تواس کی تجارت جائز ہے اور عدم جواز صرف یہ وجہ غش وفریب تھا۔ جب حال ظاہر ہے ،عش نہ ہوااور جوازرما، جیسے بازاری دودھ۔ الخ" مولانامحمدانور نظامي لکھتے ہيں: \*\* مشہور جزئیے "لوباع کاغذہ بالف یجوز." کے پیش نظر جائز ہونا چاہے۔ مولانا محمد سلیمان مصباحی " تبیین الحقائق "کی مندرجہ ذیل عبارت سے استناد کرتے ہیں: •••• "لو باع شيئا باضعاف قيمته يجوز ."() **دوسر اموقف:** جومبرسازی کرسکیں انھیں اجازت دی جائے اور جونہ کر سکیں انھیں اجازت نہ دی جائے۔ بیہ موقف مولانامحد من احمد قادری کاب - اپنے مقالے میں رقم طراز ہیں: '' وہ لوگ جوسعی پیہم اور تگ و دوکر کے چرب زبانی کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ ممبر بناکر نیٹ ورک کو آگے بڑھا سکیس اُن کواِس خریداری کی اجازت دی جائے۔ کیوں کہ اس ہزنس میں ان کے لیے نقصان نہیں بلکہ بیش از بیش تفع ہے --- البتہ وہ لوگ جومبر سازی کے قن میں ناقص ہیں --- ان کے لیے مذکورہ کمپنیوں سے مصنوعات کی خریداری موجب خسارہ ہے — لہٰذابر بناے خسارہ ایسے **ممبروں کو خریداری کی اجازت نہ دی ج**ائے۔'' تیسر اموقف: مسلمانوں کوالی کمپنیوں میں شرکت کی اجازت نہ دی جائے۔ یہ موقف مندر جہ ذیل <sup>و</sup>ار علاے کرام کاہے: (۱) حفزت مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی ، اشرفیه (۲) مولاناصاحب علی مصباحی (۳) مفتی محمد معراج القادری مصباح، اشرفیه (۳) مولاناصدر الورکی قادری مصباحی، اشرفیه (۵) مولانا قاضی شهید عالم رضوی، بریکی شریف (۲) مولانا شهاب الدين احد نوري، براؤل شريف (٢) مولانا محمد ناظم على مصباحي، اشرفيه (٨) مولا ناابر اراحمه عظمى، جلال يور (٩) مولانا محمد عارف الله فيضى مصباحى ، محمد آباد (١٠) مولانا معين الدين مصباحى ، فيض آباد (١١) مولانا شبير احمد مصباحى ، بركد بى (١٢) مولانا قاضی فضل رسول مصباحی، برگدہی (۱۳۳) مولانا شمشاد احمد مصباحی، گھوسی (۱۴۳) مولانار فیق عالم رضوی مصباحی، بریکی شريف (۱۵) مولانا محد اسحاق مصباحي، رام يور (۱۲) مفتي شفيق احمد شريفي، الله آباد (۱۷) مولانا قاضي تضل احمد مصباحي، بنارس

(۱۸) مفتی محمد عنایت احمد نعیمی ، اترولہ (۱۹) مولانا شیر محمد خاں رضوی ، جودھ یور۔ ان حضرات کے دلائل مندر جہ ذیل ہیں:

۱۳ اس اجارہ میں اجیر سے جو کام کرایا جاتا ہے اس میں سے اس کو اجرت دی جاتی ہے جو قفیز طحان کی طرح ہے ۔ کیوں کہ کمپنی کو اس کی مصنوعات فروخت ہونے پر جو نفع ملا اسی میں سے ایک حصہ ڈسٹری ہیوٹر یعنی اجیر مشترک کو ملا اور



ایک خلجان کاازالہ ان الفاظ میں فرماتے ہیں:

«ممكن ہے كمكن ہے كمكس كے دل ميں بيد خلجان داقع ہوكدا پناسامان دس گنادام پر بھى بيچنا جائز ہے، يہى دجہ ہے كه فقہا ك كرام نے بيخ مرابحه كى مطلقا اجازت دى ہے، اس ليے يہاں بيد وضاحت مناسب ہے كہ بيد اجازت اس دقت ہے جب بائع يا اس كے دلال كى طرف سے كسى خيانت دفريب كاار تكاب نه كيا گيا ہوا در يہى وجہ ہے كہ بابِ مرابحه كى بنياد ہى امانت اور احتراز عن الخيانة پر ركھى گئى ہے - ہدا بيد ميں بيخ مرابحہ و توليہ كے متعلق ہے: مبنا ھا على الأمانة و الاحتراز عن الخيانة و عن شبھتھا. اھ .<sup>(1)</sup>

غیر مسلموں کے ساتھ اس بیچ مغشوش کاحکم بیان کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

" اور یہاں یہ استدلال کہ (کوئی مسلمان چالاک سی غیر مسلم کے ساتھ ایسا معاملہ کرے توجائز ہونا چاہیے کہ غیر مسلم کے ساتھ عقود فاسدہ جائز ہیں) بجانہیں ہے، کیوں کہ یہ غش وغرر فریب و دھوکہ دہی ہے جو غیر مسلموں کے ساتھ بھی جائز نہیں۔ فتح القد بر میں مبسوط سے ہے:

إطلاق النصوص في المال المحظور، و إنّما يحرم على المسلم إذا كان بطريق الغدر فإذا لم يأخذ غدرًا فبأيّ طريق أخذه حلّ بعد كونه برضا . اه . ''

[بوت] - اس تی کے عدم جواز کی دوسری اور تیسر کی دجہ یہ ہے کہ یہ کاروبار بی بہ شرط اجارہ ہے اور ساتھ ہی اجارہ بہ شرط نی بھی ۔ اس کی تشریح یہ ہے کہ ملٹی لیول مار کینگ کمپنیوں کاطریق کار یہ ہے کہ دہ ممبر بنے والوں سے ایک فارم براے رجسٹر نیٹن ممبری پُر کراتی ہیں اور ساتھ ہی ایک مقررہ مقدار میں روپے بھی وصول کرتی ہیں، جن میں ایک خاص مقدار نام زدگی کی فیس ہوتی ہے اور بقیہ سامان کا دام ۔ جو دام اور فیس نہیں اداکرتا، اسے کمیشن پر ممبر سازی کا حق کمپنی دی حاصل یہ کہ اگر کوئی شخص ممبر بن کر ممبر سازی کرناچا ہے اور کمپنی کی مصنوعات کی فرونتگی پر معاوضہ کا خواہش مند ہوتواس کے سے ضروری ہے کہ: (1) کمپنی کی مقررہ فیس اداکر (۲) کمپنی کی مصنوعات کی فرونتگی پر معاوضہ کا خواہش مند ہوتواس کے ہونے کے لیے '' آر. سی ایم. '' نے یہ شرط بھی رکھی ہو کہ اس کے ذریعہ کم از کم پارٹی خزار روپ کی مقدار کی مصنوعات ک خریداری ہو۔

ان اصولوں کے پیش نظر کمپنی کی شرعاً دو حیثیتیں بنتی ہیں، خریدار د مؤاجر۔ اور ممبر کی بھی دو حیثیتیں بنتی ہے، خریدار د اجیر۔ کیوں کہ بیہ معاملہ ایک ساتھ ریع د اجارہ دد نوں کا ہے اور دد نوں ایک دد سرے کے ساتھ مشر دط بھی ہیں لہذا سیہ کار دبار ممبر بننے دالوں کی طرف سے ربیع بہ شرط اجارہ ہے اور کمپنی کی طرف سے '' اجارہ بہ شرط ربیع'' اور سہر حال سیہ عقد ناجائز دفاسد ہے کہ زیع شرط اجارہ کی دجہ سے اور اجارہ شرط زیع کی دجہ سے فاسد ہوجاتا ہے۔ پھر مختلف کتپ فقہ کی عبارتیں بہ طور دلیل ذکر کرنے کے بعد ایک شبہہ کا از الہ فرماتے ہوئے کی حکے تھی ہیں ہیں ایک

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 یہاں ایک شبہہ یہ ہوسکتا ہے کہ بیچ کے عدم جواز کی وجہیں عام حالات میں واقعی عدم جواز کاسب بنتی ہیں، مگر جب تعال ہوجائے تونساد کاانرزائل ہوجاتا ہے اور اس کاروبار میں بھی اب تعامل پایاجاتا ہے ، اس لیے اس کی اجازت ہونی چاہیے۔ راقم الحروف عرض کرتا ہے کہ تعامل کی نیہ ''تاثیر حسن ''مسلم ہے مگر داقعہ سے سے کہ یہاں تعامل ابھی تک متحقق نہیں بدر الما الم المراجة (۱)-تعامل کے لیے عوام دخواص سبھی کاعمل در آمد ضر دری ہے ادر اس کار دبار سے صرف عوام دابستہ ہیں ، پھر عوام بھی تھوڑے ہی دابستہ ہیں جب کہ تعامل کے لیے اکثر کاعمل در آمد جاہیے۔فقہافرماتے ہیں: "التعامل هو الاكثر استعمالًا." كذافي الرضو ية ص:٢٠٧،ج:٨،عن البحر نقلًا عن التحر ير (۲)-علادہ ازیں اعتبار اس تمل در آمد کا ہے جو تھم شرعی سے جہل و غفلت کی بنا پر نہ ہواور یہاں عمل در آمد جہل و غفلت ہی کی بنا پر ہے۔ **[ د ]۔** اس کے ناجائز ہونے کی چوکھی دجہ ہیہ ہے کہ فیس کی شرعی حیثیت رشوت کی ہے جو یقیناً حرام ہے ، وجہ ہی<sub>ہ</sub> ہے کہ اپنایا کسی کام بنانے کے لیے ابتداء صاحب امر کو کچھ روپے وغیرہ دینار شوت ہے اور یہاں مینی کو قیس اس لیے دی جاتی ہے کہ اسے اجرت پر ممبر سازی کاحق دے دیاجائے اور فیس کے مقابل کوئی چیز نہیں ہوتی۔ [8] - جیساکہ داضح کیا گیاکہ سامان کی خریداری ہے اصل مقصود ممبر سازی کا کمیشن حاصل کرناہے، یعنی طمع کے جال میں لوگوں کو پھانسنا اور ایک امید موہوم پر پانسا ڈالنا اور یہی قمار ہے۔ امید موہوم پر پانسا ڈالنا یوں ہے کہ ممبر بنالینا یقینی نہیں،لہذا یہ معاملہ مجموعی حیثیت سے قمار ہوا۔ مزيد فرماتي بي: ''واضح ہوکہ فقہانے بعض غیر سلموں کے ساتھ جو قمار کی اجازت دی ہے وہ اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ غالب ونفع یاب مسلمان رہے اور یہاں معاملہ برعکس ہے کہ غیرسلم جو کمپنی کا مالک ہے دہ سہر حال غالب ونفع یاب رہتا ہے جب کہ مسلمان جومبر ہے اس کانفع کی منزل تک پہنچناموہوم ہے بلکہ تجربہ بیہ ہے کہ نوے فیصد مغلوب ومحروم رہتے ہیں۔' حضرت مفتی صاحب قبلہ اس معاملے کو مقتضاے عقد کے منافی شرط اور احد المتعاقدین کے نفع کی وجہ ہے بھی ناجائز کہتے ہیں. ان میں سے کچھ دلیلیں دیگر حضرات کے مقالات میں بھی ہیں، مگر پوری وضاحت حضر میفتی صاحب نے ہی فرمائی ہے۔ **چو تھا موقف:** یہاں عام مسلمانوں کواس کی خریداری کی اجازت دینادرست نہیں ، ہاں جہاں اس *طرح کے* کاروبار پرعام مسلمانوں کاعمل در آمد ہووہاں بہ وجہ تعامل مسلمین اس کی اجازت ہوگی۔ بیہ موقف مولانانفیس احمد مصباحی، اشرفیہ اور مولانااختر حسین فیضی، اشرفیہ کا ہے درست نہ ہونے کی دجہیں وہی ہیں جن کاتفصیلی ذکر موقف سار میں ہوا۔

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) ۲۳،۷ اس کے علاوہ مولانا تفیس احمد صاحب سی بھی لکھتے ہیں: '' اسی طرح جوشخص صرف خربداری کے ارادے سے ممبر بنے ممبر سازی کے ذریعہ کمیشن حاصل کرنا اس کا مقصد بنہ ہوتوبہ "بیچ محض "کامعاملہ ہو گااور چوں کہ اس میں مذکورہ بالاتینوں خرابیوں میں سے کوئی خرابی نہیں پائی جاتی ، اس لیے اُس شخص کواس کی اجازت ہوگی۔'' **پانچواں موقف:** سامان کی خریداری سے مقصود کمیش کے حصول کی سعی ہے تواس کی اجازت نہ ہوگی اور اگر محض ا پیچھ سامان کا استعال یا تجارت ہے تواجازت ہوگی۔ بیہ موقف مولانا آل مصطفیٰ مصباحی کا ہے۔ عدم اجازت کے دلائل تقریباً وہی ہیں جو موقف ۳ میں گزرے۔ ----- سوال (۳) -ممبر سازی اور اس کے کمیشن کی شرعی حیثیت کیاہے ؟ اس سوال کے دوگو شے ہیں: [ب]- اس پر ملنے دالے کمیشن کی شرعی حیثیت۔ [الف]-ممبرسازی کی شرعی حیثیت ۔ ارباب مقالات کی آرائے احاطے کے لیے دونوں کوالگ الگ پیش کیاجار ہاہے: [الف]-مبرسازی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ الج سی کچھ مقالہ نگار حضرات نے اس کے جواب میں ممبر سازی کا تھم بیان فرمایا ہے ، جو حسب ذیل ہے: 🕕 ایسی کمپنی کی ممبر سازی جائز نہیں جہاں کچھ رقم دے کر ممبر بننا پایا جائے ادر مسلمانوں کا نفع یقینی نہ ہو۔ ہاں جہاں پیشگی رقم نہ دنی پڑے یادینے کے ساتھ مسلمانوں کانفع یقینی ہودہاں غیرمسلم کے ساتھ بیہ معاملہ جائز ہے۔ (مولاناشبیراحمد مصباحی، برگد بی) 🕐 ممبر سازی شرعاً جائز و در ست ہے۔ (مولا نامحمہ عالم گیر مصباحی ، جو دھ پور) 🐨 ممبر سازی کے فعل میں لوگوں کو بیچ فاسد پر اکسانااور تعاون علی الاثم ہے جو ناجائز ہے۔ (مولانا قاضی شہید عالم رضوی) 🍫 💆 کچھ حضرات نے اس کی شرعی حیثیت اور حکم دونوں کوذکر کیا ہے جو حسب ذیل ہے : 🕕 ممبر سازی ایک قشم کی دلالی ہے جو جائز ہے۔ (مولانا محمسيح احمد قادرى، مولانا عبد السلام رضوى، مولانا محمد انور نظامى، مولانا بدر عالم مصباحى) جواز پر ان حضرات کی دلیل کا حاصل بیہ ہے کہ ممبر ساز تگ و دو کرتا ہے، اپنا وقت صرف کرتا ہے، لہذا "فی الدلال والسمسار يجب اجرة المثل" کے پیش نظر اجرت مثل کاحق دار ہوگا۔ (میرسازی ایک طرح کا قمار ہے۔ (مولانا قاضی نصل احمد مصباحی ، بنارس)

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 📜 🚤 **mm**9 بير موقف مولانا محد نظام الدين قادري اور مولانا قاضي شهيد عالم رضوى كاب-مولانامحد نظام الدين قادري لكصة بين: '' سہر حال کمیشن کا بیہ معاملہ بادی النظر میں اجارہ معلوم ہوتا ہے۔ لیکن حقیقت میں اسے انعام ہونا چاہیے ، کیوں کہ اس کا کام صرف دو آدمیوں کوممبر بنانے تک محد ود رہتاہے۔ آگے کی ممبر سازی میں اس نے کوئی کام کیا ہی نہیں ہے تو تمام ماتحت ممبروں کی خریداری پراس کو ملنے والانمیشن کارو پہیرنہ توکسی سامان کاعوض ہوااور نہ ہی کسی کام کامعاوضہ ہوا۔لہذ ابنام کمیش ملنے دالی بیر قم انعام ہے۔'' مولانا قاضي شهيد عالم رضوي لکھتے ہيں: «لیکن جس نے انجابے میں یا دانستہ پہلے سے کام کرلیاہے اب اس کو کمیشن ملا، سے معاوضہ نہیں ہو تا بلکہ بطور انعام دیا جاتا ہے تودہ اس کے لیے جائز ہے۔ دلیل میں فتادیٰ رضوبہ ج: ے، ص: ۹ ساکی عبارت پیش کرتے ہیں جس کا آخری حصہ یوں ہے: '' ہاں وہ کپڑا کہ اسے ملا، معاد ضہ نہیں ہو تابلکہ بہ طور انعام دیاجا تاہے ، وہ فی نفسہ اس کے لیے جائز ہے۔'' چو تقاموقف: جب ممبر سازی در ست نہیں تواس پر ملنے والا کمیش بھی در ست نہیں۔ یہ موقف ان علاے کرام کاہے جوممبر سازی کے عدم جواز کے قائل ہیں۔ ہیہ ہے تمام مقالات کاایک مختصر جائزہ جس میں غور کرنے پر کچھا یسے امور سامنے آتے ہیں جو تنقیح طلب ہیں : تنقيح طلب امور. آر. س. ایم. ، ایم. دے. اور ان کے طرز پر کام کرنے والی دوسری ملٹی لیول مارکیٹنگ کمپنیوں سے ابتداءً ان کی مصنوعات کی خریداری ہے اصل مقصود کیا ہے ؟ [الف] اسباب معیشت کی خریداری؟ [ب] ممبر سازی کے کمیشن کے حصول کی سعی ؟ [ج] یاایک ساتھ دونوں؟ 🕐 بہر حال مسلمانوں کوان کمپنیوں کامبر بنے کی شرعاً اجازت ہے یانہیں ؟ ۲ ممبر سازی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ (۲) اس پر ملنے والے کمیشن کی حقیقت اور اس کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ \*\*\*

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم)



نیٹ درک مارکیٹنگ کی شرعی حیثیت

نیٹ درک مارکیڈنگ کمپنیوں نے اپنی مصنوعات کی نکائی کے لیے بیہ طریقۂ کار اپنایا ہے کہ کمپنی پہلے کچھ چزیں ایک شخص کو مقررہ دام پر فروخت کرکے اسے اپنائمبر بنائے ، پھر دہ ممبر اپنے ذریعہ دیسی ہی مقررہ دام کی چیزیں فردخت کروائے دو ممبر بنائے ، پھر ان دونوں میں سے ہر ایک اپنے ذریعہ دیسی ہی مقررہ دام کی چیزیں فردخت کروائے دو ، دو ممبر بنائے ، پھر ان بیس سے ہر ایک اپنے ذریعہ دود دو ممبر بنائے او پر دالے ہر ممبر کوابنی خریداری ادر اپنے بعد دوالے تمام ممبر دوں کی خریداری سے کم کا کی جاتے ہیں ہے ہو کا رہند کر ہے کہ کہ کہ تک سے مقررہ فی صد کے حساب سے کمیشن دینے جانے کاد عدہ ہو تا ہے اور اس پڑ کمل بھی ہو تاہے ۔

ہر ممبر بنے دالے کوالیک مقررہ فارم ئر کرنا ہوتا ہے اور ایک مقررہ رقم مثلاً پندرہ سوروپ جمع کرنی ہوتی ہے۔ جس کے عوض اسے کچھ مقررہ چیزیں یا کمپنی کی مصنوعات میں سے کچھ مطلوبہ چیزیں ملتی ہیں۔ پھر ممبری باقی رکھنے کے لیے ہرماہ کچھ مقررہ رقم مثلاً سوروپے کی خریداری ضروری ہوتی ہے اور ممبر کمیشن کاحق دار اسی وقت ہو گا جب اس کی خریداری مع اس کے ماتحت ممبروں کی خریداری نے ایک مقررہ حد مثلاً پانچ ہزار روپ کو پہنچ جائے۔

اگراس حدکونہ تینچ یاآ گے ممبر نہ بنائے تودہ کسی کمیشن کاحق دار نہ ہوگا۔اسی طرح اگر وہ ہرماہ خریداری نہ کرے توجی ممبر نہ رہ سکے گا۔ مثلاً سی ممبر نے دوممبر بنائے توان کی مجموعی خریداری ساڑھے چار ہزار روپے کی ہوئی پورے پانچ ہزار کی نہ ہوئی اس لیے ان میں سے کسی کو کمیشن نہ ملے گا۔ ہاں اگران کے ذریعہ ایک ممبر اور بن جائے توکل رقم چھ ہزار ہوجائے گی اور او پر والا ممبر کمیشن کا حق دار ہوجائے گا۔ جب کہ وہ ہر ماہ کم از کم سوروپے کی خریداری جاری رکھتے ہوئے اپنی ممبر کی باقی رکھے۔ ورنہ وہ جم رہے گا۔

اس طریقۂ کار سے کمپنی کافائدہ میہ ہے کہ اس کاہر ممبکپنی کادر کربن جاتا ہے ادر ممبروں کادائرہ بڑھانے کی کوشش کرتا ہے تاکہ وہ کمیشن کاحق دار ہو سکے۔اس کی وجہ سے کمپنی کو خود اپنے خریداروں ادر ممبروں کا دائرہ بڑھانے کے لیے ستقل ملازم رکھنے ک (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

ضرورت نہیں۔ اس کا تصوریہ ہے کہ مبران کمیشن کے لالچ میں خود ہی باتخواہ ملاز موں سے زیادہ شوق کے ساتھ درک کریں گے، اور کمپنی کی مصنوعات کی نکاسی روز بر دفتی جائے گی۔ اگر کوئی مزید خریداری نہیں کر تایا آگے اپنے ممبر نہیں بنا تاتو کمپنی کے ذمہ اسے کمیشن دینا بھی نہیں اس لیے کمپنی کا کوئی خسارہ نہیں ، اور ایسے ایک یازیادہ ممبروں کے ذریعہ جتنی خریداری ہوگئی اس میں بھی کمپنی کا کوئی خسارہ نہیں ، بلکہ فائدہ ہے۔

اب بیہ دیکھنا ہے کہ اس طریقۂ کار میں خریداروں کاکتنا فائدہ ہے کتنا نقصان؟ تواس بارے میں جو معلومات، فراہم ہوئیں ان ہے بیرظاہر ہواکہ:

(۱)جوسامان کوئی ممبر پندرہ سوروپ میں خرید تاہے اس کی قیمت بارہ سوائی روپ بتائی جاتی ہے دو سوبیں روپ کمپنی اپنی فیس وغیرہ کے طور پر زائد لیتی ہے مگرعام خرید اراس کی پر کھ نہیں رکھتے کہ وہ سامان مار کیٹ ریٹ سے بارہ سوائی روپ کے لائق ہے یانہیں ؟ ماہرین میہ بتاتے ہیں کہ وہ بازار بھاؤسے بہ شکل سات سوروپ کا ہوتا ہے۔ اسی طرح ماہانہ سوروپ میں جو سامان خرید اجاتا ہے وہ ساٹھ روپ کا ہوتا ہے۔ اس طرح ہرمبر کو پہلی بار تقریباً آٹھ سو کا اور ہر ماہ چالیس روپ کا خسارہ ہوتا ہے ۔

> کون ساعقد کہلائے گااور شرعاً یہ جائز ہے یانہیں ؟ یہ برجہ ہے کہ اور شرعاً یہ جائز ہے یانہیں ؟

اس کا**جواب** مدیسے کہ پیہاں دو کام ہوتے ہیں۔ • مقررہ دام پر کمپنی کی اشیا کی خریداری • اور ممبر سازی۔

م مبر بننے اور آئدہ ممبر بناکر کمیشن گاحق حاصل کرنے کے لیے خریداری شرط ہے۔ دام کے عوض خرید و فروخت عقد دیتے ہے اور ممبر سازی کر کے کمیشن حاصل کرنا عقد اجارہ ہے۔ کمپنی ممبر سازی کے لیے خریداری کی شرط رکھتی ہے۔ "بید اجارہ بہ شرط بیع" ہے اور ممبر بننے دالے خریداری اس شرط پر کرتے ہیں کہ آئندہ انھیں ممبر سازی کرکے کمیشن حاصل کرنے کاحق ملے توان کی جانب

| mrr                  | (جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے (جلد دوم))                                                               |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | ے <i>بی</i> " نیچ بہ شرط اجارہ" ہے۔                                                                            |
| ج مع شردا ہے         | <b>الف :</b> " نبیع به شرط اجاره "ہویا" اجارہ بہ شرط نبیع " دونوں ناجائز ہیں اس لیے کہ حدیث شریف میں نز        |
|                      | ممانعت آئی ہے جس کی تفصیل کتب فقہ میں موجود ہے ۔                                                               |
| لی اور زیادہ دام     | <b>ب :</b> کمپنی کی اشیاب پنی کوالیٹی اور معیار کے لحاظ سے کم دام کی ہوتی ہیں ۔ مگر انھیں بہت اونچ معیار ک     |
|                      | کی بتایاجا تاہے۔ بیہ دھو کا ہواجسے حدیث میں غش کہا گیاہے ۔ بیہ ناجائز ہے۔                                      |
| ونی گیارہ روپی       | <b>ج ب</b> سی چیز کادام دس روپے ہونا چاہیے مگر کوئی تجربہ کاراسے نوروپے کی بتا تاہے کوئی دس روپے کی بتا تاہے ک |
| يجاتى ہے۔            | کی ،اورکسی نے اسے پندرہ روپے میں بیچا تواہے غبن فاحش کہا گیاہے۔ یہاں سات سوکی چیز ہارہ سویا پندرہ سومیں بیچ    |
| iyai                 | دس کی چیز سترہ یا کیس روپے میں دی۔ بیر ضرور غبن فاحش ہوااور کسی ناداقف کوغبن فاحش میں ڈالناحرام وناجائز ہے۔    |
| رېخېن تو 🔤           | د : آئندہ ممبر بنالینا اور کمیشن کا فائدہ پانامحض ایک امید موہوم ہے۔ نوے فیصد لوگ اس میں ناکام                 |
|                      | ایک طرح کی جوے بازی ہے جس میں فائدہ اور نقصان دونوں کا خطرہ لگار ہتاہے۔ جوے بازی بھی ناجائز د حرا              |
|                      | ی بچریہ خرابیاں ایک ہی شخص تک محدود نہیں رہتیں اگر ممبر سازی کا دائرہ بڑھتا ہے توان خرابیوں کا                 |
|                      | افرادتك بڑھتاجائے گااور ناجائز وحرام كاايك لمباسلسله بنتاجائے گا۔ اس لحاظے دىكى جائے توبيہ كاروبار ب           |
| ليے مسلمانو <b>ل</b> | بے شار گناہوں کے طویل سلسلے پر شتمل ہے۔ اس لیے اس کے ناجائز وحرام ہونے میں کوئی شک نہیں۔ اس                    |
| /                    | کے دنین ومال کی خیریت اسی میں ہے کہ ایسے کاروبار سے بالکل دور رہیں اور اس جال میں ہر گزنہ پھنسیں۔ ہاں          |
| ی پر کوئی کمیشن      | اس طرح کوئی چیز خریدی ہے وہ اس کے مالک ہو گئے اس کا استعال ان کے لیے روا ہے اور جنھیں اپنی خرید ار             |
|                      | ملااسے بھی وہ اپنے کام میں لاسکتے ہیں مگراس معاملہ کوختم کرنااور آئندہ اس سے بچناان پر داجب ہے۔                |
| <u>*</u>             | ادر اگر دوسرے کوممبر بنانے کی وجہ سے کمیشن کے حق دار ہوئے اور وہ دوسراتخص غیر سلم ہے تواپنا کمیشز              |
| کے اس شخص کو         | استعال میں لاکتے ہیں۔ مگر دھو کا اور بدعہدی سے توبہ ضروری ہے اور اگر دہ دوسر انخص مسلم ہے تو کمیشن وصول کر     |
|                      | واپس کردیں اور ساتھ ہی توبہ کرکے اس عمل سے الگ ہوجائیں ۔ واللہ تعالیٰ اعلم ۔                                   |
|                      | ***                                                                                                            |

سولهوال فقهى سيمينار منعقده: ۱۸ ار ۱۹ / ۲۰ صفر + ۱۴ اه www.waseemziyai.com مطابق ۱۴ ۱۸ ۵ ۱۷ ۲ ۱ فروری ۹۰۰۶ء بروز شنبه، یک شنبه، دوشنبه بمقام: جامعہ اشرفیہ، مبارک پور موضوعات 🐼 – میوچول فنڈ کے ذریعہ کمپنیوں میں کاروبار 🕮 - پرافٹ پلس کاتھم العاد قرض يرزكاة كاحكم ادرآمد، برآمدگوشت کاظم 🐨 - جدید مسعیٰ میں سعی کاظلم

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۳۳۵ بافنڈکے ذریعہ کمپنیوں میں کاروبار www.waseemziyai.com - سوال نامه الم-خلاصة مقالات \$ - فيل

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۲۳۲ سوال نامه میوچول فنڈکے ذریعہ کمپنیوں میں کاروبار ترتيب: مفتى محد نظام الدين رضوى ، ناظم مجلس شرعى ، جامعه اشرفيه ، مبارك بور ياسمه سبحانه وتعالى ميوجول فنر \_ جے عربی میں " صندوق الإستثمار " كہاجاتا ہے، دراصل ايك الي مينى سے عبارت ہے جو بلا تفریق مذہب وملت ونسل وجنس کثیر افراد سے مالِ خطیر جع کرکے مختلف قشم کی کمپنیوں کے کار دیار میں حصہ لیتی اور سرمایہ کاری کرتی ہے۔ ہندوستان میں اس وقت اس فنڈ کی بنیس کمپنیاں کام کرر ہی ہے ، جن میں پانچ حکومت کی ہیں اور باتی پرائیویٹ۔ یوتی۔ آئی۔ یہاں کی سب سے پرانی مپنی ہے جو حکومت کی ہے۔ سرمایہ میں اکبادن ای فی صد حصہ خود کمپنی کے بانیان کا ہوتا ہے اور اُنجاس وہ فی صد حصہ عوام کا ۔ \*\* کمپنی اس سرمائے کا کچھ حصبہ نفذ کی شکل میں محفوظ رکھتی ہے، کچھ قرض کے طور پر دوسروں کودیتی ہے اور بیش تر سرمایہ مختلف کاروباری کمپنیوں مثلاً ریلائنس، ٹاٹا، برلا، بوٹی آئی، ایل آئی سی، ایس بی آئی، کلیکسو، رین باکسی، ہندو ستان لیور، فرینکلن (Franklin)، وغیرہ کے اِکویٹی شیرز میں لگاتی ہے۔ اِکویٹی شیرزے مراد ایسے حصص ہوتے ہیں جن کے شرکانفع و نقصان سب میں برابر کے شریک ہوتے ہیں۔ کمپنی کی تجارت گفع میں ہو توسب کو اس کے سرمائے کے تناسب سے نفع ملتا ہے اور نقصان ہو توسب اسی تناسب سے نقصان بھی برداشت کرتے ہیں۔ یہ شیر مساداتی حصص کہلاتے ہیں۔ کپنی سارانفع تقسیم نہیں کرتی بلکہ کچھانے لیے رکھتی ہے ، کچھ شیر داروں میں تقسیم کرتی ہے اور کچھ ریز روفنڈ میں محفوظ رکھتی ہے تاکہ وہ تبھی اپنی یا دوسروں کی مشکل گھڑی میں کام آئے۔ایک صاحب کے بیان کے مطابق کمپنی اپنے اخراجات نکال کر صرف سات فی صد نفع خود لیتی ہے اور باقی سرمایہ کاروں کو بانٹ دیتی ہے میکن ہے کہ یہ بعض تمينيوں كاطرىق كارہو۔

PORTFOLIO OF

#### RELIENCE DIVERSIFIED POWER SECTOR FUND

# AS ON APRIL 30, 2008

| Holdings                           | Weightage (?) |  |  |  |
|------------------------------------|---------------|--|--|--|
| (مساداتی صف میں) Equities          | 74.21         |  |  |  |
| Tata Power Co Ltd                  | 6.20          |  |  |  |
| Relience Industries Ltd.           | 5.82          |  |  |  |
| Jindal Steel & Power Ltd.          | 4.80          |  |  |  |
| Oil & Natural gas Corporation Ltd. | 4.80          |  |  |  |
| Punj Lioyd Ltd.                    | 4.10          |  |  |  |
| Jaiprakash Associates Ltd.         | 3.44          |  |  |  |
| Torrent Power Ltd.                 | 2.87          |  |  |  |
| Siemens Ltd.                       | 2.32          |  |  |  |
| Cairn India Ltd.                   | 2.28          |  |  |  |
| Bharat Heavy Electricals Ltd.      | 2.19          |  |  |  |
| ICICI Bank Ltd.                    | 2.10          |  |  |  |
| PTC India Ltd.                     | 1.98          |  |  |  |

| ~~~~ | جلد دوم)                                      | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( |
|------|-----------------------------------------------|----------------------------------------|
|      | Voltamp Transformers Ltd.                     | 1.72                                   |
|      | Kirloskar Brothers Ltd.                       | 1.70                                   |
|      | Cummins India Ltd.                            | 1.64                                   |
| ſ    | ABB Ltd.                                      | 1.64                                   |
|      | Larsen & Toubro Ltd.                          | 1.46                                   |
|      | Rural Electrification Corp Ltd.               | 1.45                                   |
|      | Alstom Projects India Ltd.                    | 1.27                                   |
|      | Bgr Energy Systems Ltd.                       | 1.21                                   |
|      | Suzlon Energy Ltd.                            | 1.18                                   |
|      | NTPC Ltd.                                     | 1.18                                   |
|      | Areva T & D India Ltd.                        | 1.11                                   |
|      | Emco Ltd.                                     | 1.08                                   |
|      | Gammon India Ltd.                             | 1.05                                   |
|      | Crompton Greaves Ltd.                         | 1.01                                   |
|      | Equity Less Than 1 <sup>×</sup> of Corpus     | 7.05                                   |
|      | Debt, Derivatives, Cash And Other Receivables | s 25.79                                |
| Γ    | Grand Total                                   | 100.00                                 |

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

ڈیینجر وہ کسے دیتی ہے بیہ واضح تونہیں کیا گیا ہے لیکن بیہ سرمایی قرض بھی انھیں کمپنیوں کو دیاجاتا ہے جن پر اعتماد ہوتا ہے ادر بیہ دہی ہیں جن کے اکویٹی شیر میں اس نے سرمامیہ کاری کی ہے ادر بیہ امر تویقینی ہے کہ اس طرح کے قرض قرض نسن نہیں بلکہ سوفی صد سودی ہواکرتے ہیں۔

یہ کمپنیاں پریفرینس شیر میں بھی اپناسرمایہ لگاتی ہیں، جس کامالک نقصان میں شریک نہیں ہو تا اور اس کانفع بھی روز اول ہی متعیّن ہوجاتا ہے ، جس میں کوئی کمی یا بیشی نہیں ہو سکتی۔ یو۔ ٹی۔ آئی۔ (U. T. I.) کے ایک ماہر ایجنٹ نے بتایا کہ یو۔ ٹی۔ آئی۔ سے ہیلنس فنڈ میں چاپیس فی صد سرمایہ اکویٹ شیرز کا ہو تاہے اور ساٹھ فی صد پریفرنس شیرز کا۔

ﷺ کمپنی اپنے شیر داروں کو ایک تحریری سند بھی دیتی ہے جس میں ان کے ذریعہ جمع کردہ سرمائے کے جینے حصص کمپنی کے اصول کے مطابق ہوتے ہیں وہ درج ہوتے ہیں اور جب کوئی سرمایہ کار کمپنی کے کاروبار سے الگ ہونا چاہتا ہے تودہ یہی سند دکھاکر آسانی کے ساتھ اپنے حصص بنچ دیتا ہے ۔ کمپنی کے شیر عموماً دس روپے کے ہوتے ہیں ۔ کسی نے سوروپے جمع کیے تو اُسے دس شیر کی سند دمی جائے گی ۔ ہر حصہ کو یونٹ ادر اکائی بھی کہا جاتا ہے ۔

ان تفصیلات سے ایک امرید اجاگر ہو کر سامنے آتا ہے کہ میو چول فنڈ کا کار دبار بنیادی طور پر شیر کا کار دبار ہے ، جس میں پچھ اصلاحات کے ذریعہ بہتری لانے کی کوشش کی گئی ہے مثلاً:

شیر بازار میں ران جس کمپنی میں سرمایہ کاری کی جائے اس کا فیصلہ خود سرمایہ کار کرتا ہے، جسے عموماً کمپنی کی دنیا سے بڑو کی داقفیت نہیں ہوتی، نہ بیہ جانتا ہے کہ کون تی کمپنی زیادہ قابلِ اعتماد ہے ، اس لیے اس میں نقصان کے خطرات زیادہ ہوتے ہیں۔

اس کے بر خلاف میو چول فنڈیم سے ہوتا ہے کہ لمپنی کے ماہرین دنیا کی تمام کمپنیوں کا بخوبی جائزہ لے کریے فیصلہ کرتے ہیں کہ فلال فلال کمپنی میں اتنے اتنے فی صد سرما سے لگایا جائے۔ اس کی وجہ ہے عوام کا سرما سے ایک تواجیحی کمپنیوں میں لگتا ہے، دوسرے اگر کسی وجہ سے ایک دو کمپنیوں میں خسارہ ہوا توبقیہ کمپنیوں کے منافع سے اس کا تدارک بھی ہوجاتا ہے، یا تدارک نہ سہی سرما سے تو خسارے کی نذر نہیں ہوتا، تیسرے سے کہ کچھ سرما سے ایسی جگہوں پر لگتا ہے جہاں سے خسارے کا کوئی سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ ان اصلاحات کی وجہ سے میو چول فنڈ کے طرز پر کام کرنے والی کمپنیوں شیر مازار کی کمپنیوں سے زیادہ مقبول ہور ہی ہیں اور سے کاروبار آج نہ صرف کل ہند سطح پر بلکہ عالمی پیانے پر روان چاہے ہے۔

جو لمپنی سرمایی جمع کرکے مختلف کمپنیوں میں عوام کے لیے شیرلیتی ہے وہ عوام سے اپنی خدمات کے عوض بنام سروس چارج مختصر سی رقم بھی وصول کرتی ہے جو عموماً ۲. 7 فی صد ہوتی ہے۔ ان حقائق کے اُجالے میں اب ہمیں درج ذیل امور کی **تقیح و تحقیق** کرنی چاہیے کہ: (1) میو چول فنڈ کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ (۲) میو چول فنڈ کے کار دبار میں حصہ لینااور اس سے حاصل شدہ منافع کو اپنی ضروریات میں صرف کرناکیسا ہے؟

جدید مسائل پریلماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۳۵i

خلاصة مقالات بعنوان

میوچول فنڈکے ذریعہ کمپنیوں میں کاروبار

تلخيص نگار: مولاناد تشكير عالم مصباحى ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے سولہویں فقہی سیمینار کے سات منتخب موضوعات میں پہلا موضوع ہے"میو چول فنڈ کی شرعی حیثیت"۔ تو پہلے ہم میو چول فنڈ کا ایک اجمالی تعارف پٰیش کرتے ہیں، اس کے بعد علماے کرام کی گراں قدر آرا پیش کریں گے۔

## ميوچول فند كااجمالى تعارف:

میوجول فنڈایک ایساکاروباری ادارہ ہے جو بلا تفراق نڈ جب و ملت ونس و جنس کثیر افراد سے مالِ خطیر جن کر تا ہے اور اینامال بھی اس میں ملا تا ہے ، پھر مجموع سرمائے کا پچھ حصہ نفتد کی شکل میں محفوظ رکھتا ہے تاکہ دہ اینی یا دو سروں کی مشکل گھڑی میں کام آئے اور کچھ حصہ سودی قرض کے طور پر دو سروں کو دیتا ہے ، گر بیش تر سرماید مختلف کار دباری کمپنیوں ک مساواتی اور ترجیحی صع میں لگا تا ہے۔ مساواتی تصص سے مراد دو صوف بیں جن کے شرکا نفع و نقصان دد نوں میں برابر کے شریک ہوتے ہیں اور ترجیحی صعب میں لگا تا ہے۔ مساواتی تصص سے مراد دو صوف بیں جن کے شرکا نفع و نقصان دد نوں میں برابر کے شریک ہوتے ہیں اور ترجیحی تصص میں سرمائے کا مالک نقصان میں قطعاً شریک نہیں ہوتا، اس کو صرف نفع سے مطلب ہوتا ہواں نا نفع بھی روز اول ہی متعیّن ہوجاتا ہے جس میں کوئی کی بیشی نہیں ہوتا، اس کو صرف نفع سے مسلاب ہوتا اپنی ان خدمات کے بدلے عوام سے بنام سروس چارج محقط ری رقم بھی و صول کر تا ہے جو عموماً کر افرار کی میں ۔ ادارہ میں کو موصول ہوئے جن کے صفحات کی محموعی تعداد کا سرے مقتیان کرام و علمان کے مطلب ہوتا میں کو موصول ہو جو ہوں اول ہی متعیّن ہوجاتا ہے جس میں کوئی کی بیشی نہیں ہوتا، اس کو صرف نفع سے مدار اور

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ror جوابات سوال تمبر (١) اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام کے چھ موقف سامنے آئے: **پہلا موقف:** بیہ ہے کہ میوچول فنڈ کی شرع حیثیت "شرکت عنان" کی ہے۔ بیہ موقف درج ذیل سات علا کرام کاہے: (۱) علامه فتى محمد نظام الدين رضوى، ناظم مجلس شرع (۲) مفتى بدر عالم مصباحى (۲۷) مولانا محمد نظام الدين مصباحي، عليم يه، جمداشابی (۴) مولانارضاء الحق اشرفی مصباحی (۵) مولاناشبیر احمد مصباحی، برگد بی (۲) مولاناشبیر عالم مصباحی ، جام نگر، تجرات (۷)مولاناآل مصطفیٰ مصبای۔ اس موقف پر عام طور سے جو دلیلیں دی گئی ہیں، ان کا ماحسل سی ہے کہ میو چول فنڈ میں عوام کے ساتھ ساتھ فنڈ بھی اپناسرماید ملاتا ہے اور دونوں کے سرمائے مساوی بھی نہیں ہوتے اور کام صرف فنڈ کرتا ہے، اس میں مذہب وجنس بھی مختلف ہو کتی ہے اور دونوں کے نفع میں بھی سرمایہ کے تناسب سے مساوات ضروری نہیں ہوتی۔ توبیہ سب''شرکت عنان'' بی کی خصوصیات ہیں۔ حضرت علامهفتي محمد نظام الدين رضوي صاحب لكھتے ہيں: ''واقعہ بیہ ہے کہ بیہ فنڈ بنیادی طور پر شیئر مارکیٹ کاکار وبار ہے، جس کے نقصانات اور خسارے سے بجانے کے لیے اس میں پچھاصلاحات کی گئی ہیں اور شیئر مارکیٹ میں سرمایہ کاری شرعی نقطۂ نظر سے ''شرکت عنان'' ہے جس کی تحقیق ہو شرکت عنان کی وضاحت بہار شریعت میں ان الفاظ میں ہے: "شرکت عنان بیہ ہے کہ دوخص کی خاص نوع کی تجارت یا ہوشم کی تجارت میں شرکت کریں ، مگر ہر ایک دوسرے کا ضامن نہ ہو، صرف دونوں شریک آپس میں ایک دوسرے کے وکیل ہوں گے۔لہذا شرکت عنان میں بیہ شرط ہے کہ ہر ایک ایسا، وجود دسرے کووکیل بناسکے۔" در مختار، عالم گیری۔() نیزاس میں ہے: شرکت عنان مرد وعورت کے در میان ،سلم و کافر کے در میان ، بالغ اور نابالغ عاقل کے در میان ، جب کہ نابالغ کو اس کے ولی نے اجازت دے دی ہواور آزاد وغلام ماذون کے در میان ہو سکتی ہے۔(۲) نیزاس میں ہے:

(۱) بهار شریعت،ص:۲۸،حصه:۱۰ ۲) بهار شریعت،ص:۲۸،حصه:۱۰

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ror " شرکت عنان میں بیر بھی ہو سکتا ہے کہ اس کی میعاد مقرر کر دی جائے ، اور بیر بھی ہو سکتا ہے کہ دونوں کے مال کم و بیش ہوں ، برابر نہ ہوں اور نفع برابر ، یامال برابر ہوں اور نفع کم وبیش۔ <sup>(1)</sup>واللہ تعالیٰ اعلم۔ مفتی بدر عالم مصباحی صاحب نے لفظ" فنڈ" کے لغوی معنی کی مکمل رعایت کرتے ہوئے اس کی شرعی حیثیت متعیّن کی ہے۔ وہ در مختار اور بہار شریعت سے ''شرکت عنان '' کے مختلف پہلووں کواجاگر کرنے کے بعد لکھتے ہیں: " بہر حال میو چول فنڈ کی جو تشریح سوال نامے میں ہے اس سے یہی سمجھ میں آتا ہے کہ میو چول فنڈ شرکت عقد کی تشم "شرکت عنان" کے ذریعہ حاصل کردہ رقوم کامجموعہ ہے۔" دو سرا موقف: بیب که میوچول فند صرف شرکت عنان نہیں ، بلکہ اس کے ساتھ چنداور عقود (امانت ، قرض ، توکیل اقراض، اجارہ) کامجموعہ ہے۔ بیہ موقف پانچ علما ے کرام کاہے، جن کے اسابے گرامی سے ہیں: (۱) مولانا محمد سلیمان مصباحی (۲) مفتی شمشاداحمد مصباحی (۳۷) قاضی فضل رسول مصباحی (۴۷) مولانا نصر الله رضوی (۵) مولاناابرار احمداعظمی۔ ان حضرات کی دلیل کا خلاصہ بیر ہے کہ جب میوچول فنڈ کے بارے میں بیر معلوم ہے کہ وہ جمع کر دہ مجموعی رقم میں سے سچھ بصورت نفذ محفوظ رکھتاہے اور کچھ مختلف کاروباری کمپنیوں کے مساواتی حصص میں اور کچھان کے ترجیحی حصص میں اگا تا ہے اور کچھ سرمایہ دوسروں کوسودی قرض دیتاہے اور یہ سارے معاملات شرعاً مختلف عقود کے تحت آتے ہیں۔ لہٰذا پہلا **امانت** دوسرا مثرکت عنان اور تیسر اادر چوتھا **عقد قرض** ہے۔ اس طرح میو چول فنڈ کی شرعی حیثیت مختلف عقود کا مجموعه ہوگی۔ مولانامحد سليمان مصباحي لكصة بين: ''ان تفصیلات کی روشن میں اگرہم میوچول فنڈ کو شرعی نقطۂ نگاہ ہے دیکھیں تو میوچول فنڈتین چیزوں کامجموعہ نظر آتا ہے۔اول امانت، دوم سودی قرض، سوم شرکت عقد۔ سرمایہ کاوہ حصہ جسے کمپنی نفذ کی شکل میں محفوظ رکھتی ہے ، یہ صورت امانت کی ہے ، وہ سرمایہ جسے کمپنی قرض کے طور پر دوسروں کودیتی ہے، توبیہ بالکل عیاں ہے کہ بیہ سودی قرض ہے اس لیے کہ ایسی اسکیموں سے ممپنی کا مقصود زیادہ سے زیادہ تفع حاصل کرنااور سرمایہ اکٹھاکرنا ہو تاہے۔موجودہ حالات کے پیش نظر تیمبور کرنا کہ بغیر سود کے قرضِ سن کے طور پر روپے دیے جاتے ہیں خام خیالی ہے،ادر وہ سرمایہ جسے پنی مختلف کاروباری کمپنیوں کے اکو یک شیئرز (مساواتی حصص) میں لگاتی ے بیہ شرکت عقد ہے۔'' میوچول فنڈ کے سروس چارج لینے کی وجہ سے مولاناابرار احمد عظمی اور مولانانصر اللہ رضوی صاحب ایک اور عقد

• • عقبرِ اجارہ \* کا اضافہ کرتے ہیں۔ادر قرض چوں کہ سرمایہ دار خود نہیں دیتابلکہ میوچول فنڈ دیتا ہے ، اس لیے اول الذکر

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) Mar مقاله نگارات" تو کیل بالإقراض "مانتے ہی۔وہ لکھتے ہیں: " میوچول فندکی حقیقت شرعیدادر حیثیت شرکت عنان، قرض، توکیل بالاقراض، اجاره ادر سودی کارد بار ، نظوط تنب راموقف: بید ب که میوچول فندک شرع حیثیت "عقد مضاربت" ب-بیہ موقف دوعلاے کرام، مفتی عنایت احد تعیمی اور قاضی فضل احمد مصباحی صاحب کا ہے۔ قاضی فضل احمد مصباحی نے میوچول فنڈ کے "شرکت عنان " سے نہ ہونے کی جو دلیل ذکر کی ہے شاید وہ سوال نامہ ے ہٹ کران کی اپنی تحقیق پر منی ہے۔ وہ لکھتے ہیں: ·' مگر کمپنی جوایک شریک بلکہ عقد شرکت کا ایک اہم رکن ہے ، وہ خود اپنامال نہیں لگاتی ، بلکہ مختلف لوگوں کے جمع کر دہ مال سے سرمایہ کاری کرتی ہے، لہذایہ صورت شرکت عنان کے دائرے سے بھی باہر ہے۔' مجموآ کے لکھتے ہیں: "البتهاس میں "عقد مضاربت" کی صورت پائی جاتی ہے کہ ایک طرف سے مال ہے اور دوسری طرف سے عمل۔" **چوتھاموقف:** بیر ہے کہ میوچول فنڈ حصہ دار دن کی طرف سے '' وکیل عام'' ہے۔ اس نظر یے کے حامل دو حضرات بین: (۱) مولانا محمد عارف الله فیضی مصباحی (۲) مولانا محمد انور نظامی مصباحی۔ مولاناعارف اللد فيضى لكصح بين: «میوچول فند بھی مپنی کی طرح حصہ داروں کی طرف سے ان کادکیل عام ہوتا ہے۔» مولانا موصوف نے سوال نمبر(۱) کے جواب میں اس کی شرعی حیثیت تو " وکیل عام " ہی بتائی ہے، مگر سوال نمبر(۲) کے جواب میں اس پر جوازیاعد م جواز کاحکم لگانے سے پہلے دہی ہاتیں تحریر کی ہیں جو موقف ددم کے موافق ہیں۔ لعین مساداتی حصص کی شرعی حیثیت '' شرکت عنان '' اور ترجیحی حصص و قرض تمسکات کی حیثیت ''سودی قرض '' ہے۔ **پانچوال موقف:** بین کریہاں دد عقد ہیں۔(۱)عوام کا فنڈ کے ساتھ (۲) فنڈ کا کاروباری کمپنیوں کے ساتھ۔ پہلا" عقداجارہ " ہے اور دوسرا بتقصیل حصض، "شرکت عنان وقرض " ہے۔ یہ موقف صرف مولانا محدر فیق عالم مصباحی کانے۔وہ لکھتے ہیں: " یہاں دو معاملات ہیں: (۱)عوام کا میوچول فنڈ کمپنی کے ساتھ (۲) میوچول فنڈ کمپنی کا مختلف کاروباری کمپنیوں کے ساتھ معاہدہ ومعاملہ۔ پہلا لیعنی سرمانیہ جمع کرنے والوں کا میوچول فنڈ کمپنی کے ساتھ جو معاہدہ و معاملہ ہے ، وہ عقد اجارہ ہے کیوں کہ اجارے میں یا توکسی کے مکان، ڈکان، زمین، سامان، جائداد وغیرہ سے تفع اٹھانے کاعوض دیاجا تاہے، یا پھر کوئی کام کرنے،

کرانے پر ٹھیکہ و مزدوری دی جاتی ہے، دونوں پر اجارہ کا اطلاق ہو تاہے۔ یہاں میوچول فنڈ کمپنی ان کاروباری کمپنیوں میں

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) ۳۵۵ سرمایہ کاری کے عوض عوام سے سروس چارج کے نام سے مزدوری کیتی ہے، اس کیے یہ بھی اجارہ ہوا۔ البتہ یہ اجارہ کی نوع ثالی۔۔ موصوف نے دوسرے معاملے کے بارے میں موقف ِ دوم کی موافقت کی ہے۔ اور اپنے سب سے مبسوط مقالے میں اپنے موقف کے متعلق متعتر دکتب فقہ سے دلائل کے انبار لگادیے ہیں۔ ح ج اموقف: بد ب که بد "عقد قرض "ب - بد موقف صرف ایک مقاله نگار مولاناعالم گیر مصباحی کا ب -" میوچول فنڈ کا جو تعارف سوال نامہ میں کرایا گیا ہے اس سے محسوس ہو تا ہے کہ وہ اپنی حقیقت شرعیہ کے ا<sup>ہ</sup>تبار سے ''قرض'' ہے کہ اس میں مثل مال کی دالیسی سہر حال لازمی ہوتی ہے ، اور اس پر کچھ اضافیہ کا معاہدہ کمپنی کی دنیا میں رائج ہے۔ توجس طرح بیمہ زندگی کی شرعی حیثیت قرض کی ہے اس طرح میوچول فنڈ کی شرعی حیثیت قرض کی ہے۔ بہر عال فقہ اعتبار سے بیر صورت قرض کی ہے۔ تنویر الابصار میں ہے: "القرض هو عقد مخصوض يرد على دفع مالٍ مِثْلي لأخر ليردّ مثله." <sup>(1)</sup> ان مقالہ نگار حضرات میں مفتی شیر محمد خاں (جودھ بور )اور مولانا محمد سیح احمد (بلرام بور ) نے میوچول فنڈ کو ''شیئر کا کاردبار'' ادراس کا''متبدّل نام'' کہنے پر اکتفاکیاہے۔ جوابات سوال تمبر (٢) دوسراسوال بيرتها: ''میوچول فنڈ کے کاروبار میں حصہ لینااور اس ہے حاصل شدہ منافع کواپنی ضروریات میں صرف کرناکیسا ہے ؟'' یہ سوال در اصل دو جزؤں پرمشتل ہے: (الف) میوچول فنڈ کے ذریعہ کاروبار میں حصہ لیناجائز ہے یاناجائز؟ **(ب)** اور بہر حال اس کے ذریعہ حاصل شدہ منافع کا کیا تھم ہے ؟ **جز( الف)** کے جواب میں تین حضرات مفتی عنایت احمہ مفتی شیر محمد اور مولانا عالم گیر کو چھوڑ کر سبھی مقالہ نگار حضرات اس بات پرتفق نظر آتے ہیں کہ اس میں حصہ لینا **ناجائز** ہے۔ ان کی دلیل کا ماحصل ہیہ ہے کہ میوچول فنڈ جائزاور ناجائز دونوں طرح کی تجارتوں میں سرمایہ کاری کرتا ہے اور اس کی ہیہ سرمایہ کاری مسلم، غیرمسلم دونوں کمپنیوں میں ہوتی ہے ، توعوام اگر چہ خود ناجائز تحارت نہیں کرتے ،لیکن ان کی جانب سے <sup>ک</sup>م از کم اس ناجائز تجارت کے کرنے کا دکیل بنانااور اس پر راضی ہونااور بعض حضرات کے موقف کے مطابق اس پر معامل*ۂ* (۱) تنو ير الابصار و درِ مختار، ج:۷، ص:۳۸۸، كتاب البيوع، فصل في القرض، دار الكتب العلمية، بيروب

| (ray                                                                                                                  | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| امز ب- بال اگر میوچول فند صرف جائز تجارت کرے مثلاً                                                                    | اجارہ کرناضرور پایا جاتا ہے ، اس لیے اس میں حصہ لینا <b>ناج</b> ا                                 |
| در ترجیحی حصص یا قرض شمسکات جاری کر کے سودی لین دین نہ                                                                | صرف مساداتی حصص میں شریک ہویا عقد مضاربت کرے او                                                   |
| ن ہے محفوظ رہنے کاظن غالب ہو۔                                                                                         | کرے تواس میں حصہ لینا <b>جائز</b> ہوگا جب کہ مسلمان کو نقصار                                      |
| یہ ہے کہ اگر صرف غیر سلم کمپنیوں کے ترجیحی صص میں شرکی                                                                | نیز مولانار ضاءالحق اشرفی مصباحی کے جواب کا مفاد ب                                                |
| -6                                                                                                                    | ہوکریاانصیں سودی قرض دے کرنفع حاصل کرے توبھی جائز ہو                                              |
|                                                                                                                       | علامه مفتى محد نظام الدين رضوى صاحب تحرير فرمات ب                                                 |
| تی ہیں ترجیحی حصص اور ڈیینچر س کے سرمائے نہ دیتی ہیں ، نہ                                                             |                                                                                                   |
| ہوگا،وہ چاہیں توایسے میو چول فنڈ میں حصہ لے سکتے ہیں، ت <sup>ہ</sup> م<br>س                                           |                                                                                                   |
| ، جب کمپنی نفع میں چل رہی ہواہی وقت اپنا سرمایہ واپس لے                                                               |                                                                                                   |
| او قات بڑے نقصانات سے دوچار ہوتے ہیں، جیسا کہ متعدّ د                                                                 |                                                                                                   |
|                                                                                                                       | افرادکے بارے میں معلوم ہوا۔                                                                       |
| تی ہیں یاجن کمپنیوں میں بیہ دونوں طرح کے سرمائے بھی لگائے<br>ا                                                        |                                                                                                   |
| بوچول فنڈمیں حصہ لیناناجائز وگناہ ہے کہ بیہ دونوں سرمائے سود                                                          |                                                                                                   |
|                                                                                                                       | کی شرط پردیے لیے جاتے ہیں۔''<br><b>ح</b> ا <b>ر ک</b> کر جار میں یہ چھنا ہے تقدرہ ق               |
| ف ہیں:<br>ہیں۔ بیہ موقف درج ذیل چھ علمانے کرام و مفتتیانِ عظام کاہے۔                                                  | <b>جز(ب)</b> کے جواب میں ان حضرات کے تین موڈ<br>سرا ممدققہ نہ ہم کہ چاہل بیٹن یہ دافع نہ این جرام |
| ،یں۔ نیہ تولف درن دیں چھکانے کرا او حکتیانِ عظام کا ہے۔<br>ی (۳۰) مولانا محمد سلیمان مصباحی (۴۰) قاضی فضل احمد مصباحی |                                                                                                   |
|                                                                                                                       | <ul> <li>(۵) مولانا شبیراحد مصباحی، برگد بی (۲) مولانا شبیر عالم مصبا</li> </ul>                  |
| مص کے ذریعہ حاصل ہونے دالے منافع اگر چید فی نفسہ حلال                                                                 |                                                                                                   |
| ، جو حرام ہیں۔ اس طرح حلال اور حرام میں امتیاز نہیں رہ جاتا<br>،                                                      |                                                                                                   |
| مشترک ہوجاتے ہیں، جنھیں الگ نہیں کیا جاسکتا، اس لیے وہ                                                                |                                                                                                   |
|                                                                                                                       | سارے منافع ناجائز وحرام ہوں گے۔                                                                   |
|                                                                                                                       | مفتى بدرعالم مصباحي صاحب لکھتے ہیں:                                                               |
| الائش پائی جاتی ہے ،اس لیے اس کے ذریعہ حاصل شدہ منافع                                                                 | '' میوچول فنڈ کے کاروبار میں چوں کہ سودی قرض کی آ                                                 |
|                                                                                                                       | سود سے خالی نہ ہوں گے ،لہٰ داان منافع کوا پنی ضروریات میں                                         |
| ناجائزو گناہ ہونے کے باوجود ،اس سے حاصل شدہ منافع حلال                                                                | <b>دومراموقف:</b> بيب كه ميوچول فنزيس حصه لينا                                                    |

| جدید مسائل پر علما کی رائیس اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یں۔ بیراے مولاناآل مصطفیٰ مصباحی ، مولانا محمد انور نظامی اور مولانا قاضی فضل رسول مصباحی کی ہے۔<br>یں۔ بیراے مولاناآل مصطفیٰ مصباحی ، مولانا محمد انور نظامی اور مولانا قاضی فضل رسول مصباحی کی ہے۔ |
| مولاناآل مصطفىٰ مصباحي لكصتة بين:                                                                                                                                                                    |
| ''میوچول فنڈ کے کاردبار میں حصہ لینا توجائز نہیں البتہ اس سے حاصل شدہ منافع حلال ہیں کہ ایک جائز تجارت سے مال                                                                                        |
| عاصل کیا گیاہے۔ کمپنی ترجیحی حصص اور قرض کے ذریعہ جومال حاصل کرتی ہے تواس مال پر حرمت کاحکم نہیں لگایاجا سکتا۔ فی حد                                                                                 |
| انتہ وہ مال حلال ہے۔ ہاں سودی قرض لیناادر نفع معین پر <i>حص</i> لیناضر در ناجائز ہے۔ ''                                                                                                              |
| <b>تیسراموقف:</b> بہ ہے کہ صرف مساواتی حصص یا دوسری جائز تجارت کے منافع حلال ہیں اور ترجیحی حصص کے                                                                                                   |
| منافع حرام ہیں۔ بیہ موقف درج ذیل سات علما کے کرام کاہے:                                                                                                                                              |
| (۱) مولانا نصر الله رضوي (۲) مولانا محمد عارف الله فيضي (۳) مولانا ابرار احمد أظمى (۴) مولانا رضاء الحق اشرق                                                                                         |
| مصباحی (۵) مولانات احمد مصباحی (۲) مولانا محمد رفیق عالم مصباحی (۷) مفتی محمد نظام الدین رضوی ۔                                                                                                      |
| مولانانصر الله رضوى صاحب لكصة بين:                                                                                                                                                                   |
| '' اس سے حاصل ہونے دالے نفع میں پچھ تفصیل ہے۔ مساداتی حصص سے حاصل شدہ اصل نفع جو بغیر سود کے سے                                                                                                      |
| اس میں پچھ حرج نہیں۔ وہ پاک کمائی ہے ، اپنی ہر ضرور <b>ت میں</b> استعال کر سکتا ہے ، باقی کا نہ لینا جائز، نہ اس کا استعال                                                                           |
| درست ۔ حطام دنیا کے لیے اپنے سر گناہوں کا بوجھ نہ لادیں۔"                                                                                                                                            |
| اس سلسلے میں مفتی عنایت احمد نعیمی ، مفتی شیر محمد اور مولا ناعالم گیر مصباحی کی راہے ہیہ ہے کہ میوچول فنڈ میں حصہ لینا                                                                              |
| اوراس سے حاصل شدہ منافع دونوں جائز ہیں۔                                                                                                                                                              |
| اس میں ایک جانب اول الذکر مقالیہ نگار اسے ''عقد مضاربت'' قرار دیتے ہوئے جائز بتاتے ہیں تو دوسری جانب                                                                                                 |
| باقی دو حضرات اسے عقد قرض مع سود مانتے ہوئے بھی اس کے جواز کاقول اس دجہ سے کرتے ہیں کہ ان تمام کمپنیوں کے                                                                                            |
| ،<br>مالکان غیرسلم حربی یاعیسائی ہیں اور حربیوں سے بلا غدر و بد عہدی، عقود فاسدہ کے ذریعہ بھی مال حاصل کرنا جائز ہے۔البتہ                                                                            |
| اسے غرباد مساکین کودے کر ثواب حاصل کرنا بہترہے۔                                                                                                                                                      |
| र्रे रे रे                                                                                                                                                                                           |

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



میوچول فنڈکے ذریعہ کمپنیوں میں کاروبار

ی میوچول فنڈ کے کارکنان کو سرماید اس طور پر دیاجاتا ہے کہ وہ اپنی بتائے ہوئے طزیقوں کے مطابق سے سرماید لگائیں، پھر کارکنان وہ سرماید مساداتی حصص، ترجیحی حصص اور قرض تمسکات میں لگاتے ہیں۔ اس لحاظ سے پہلا معاملہ جو میوچول فنڈ کی انتظامیہ کے ساتھ ہوا، وہ صرف توکیل ہے۔ اس کے بعد فنڈ کے ذمہ داران نے کمپنیوں کے ساتھ مساداتی حصص (ایکویٹی شیرز) نے جو معاملات کیے وہ شرکت عنان ہیں اور ترجیحی حصص (پریفرنس شیرز) اور قرض تمسکات کے جو معاملات کیے دہ عقد قرض ہیں۔

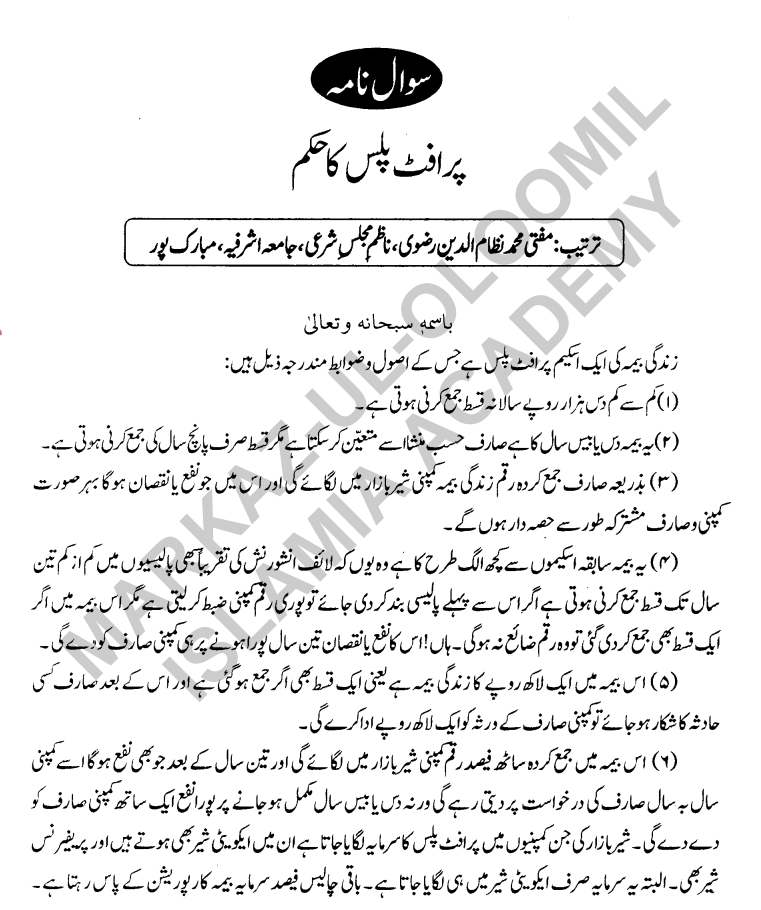
اگر کچھ کمپنیاں صرف مساواتی حصص میں سرمایہ کاری کرتی ہیں ترجیحی حصص اور قرض تمسکات کے سرمایے نہ دیتی ہیں، نہ لیتی ہیں اور سلمان کو نطن غالب ہو کہ وہ نقصان سے دو چار نہ ہو گا، ایسی کمپنیوں کے کار دبار میں حصہ لے سکتے ہیں، تاہم احتیاط سہ ہے کہ زیادہ دنوں تک اپنا سرمایہ اس میں نہ رکھیں، جب کمپنی نفع میں چل رہی ہوا تی وقت اپنا سرمایہ واپس لے لیں۔

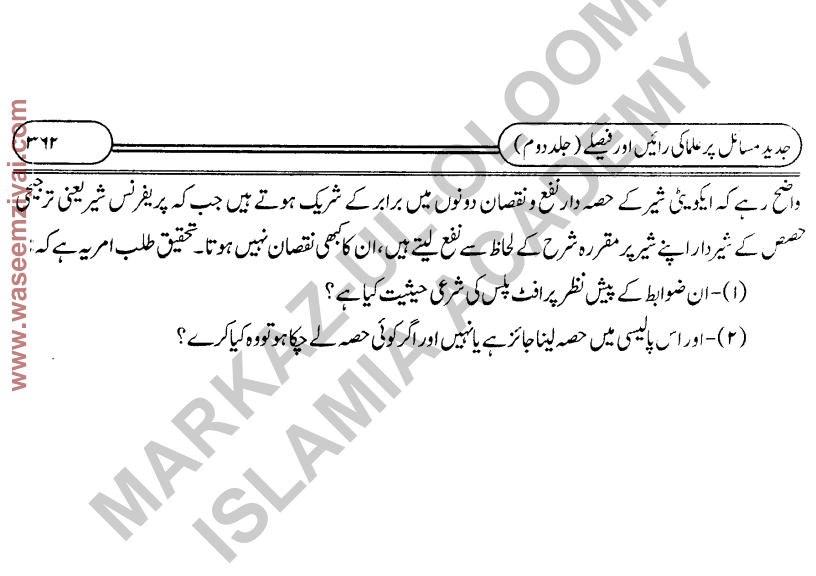
اور جو کمپنیاں ترجیحی حصص اور قرض تمسکات بھی جاری کرتی ہیں یاجن کمپنیوں میں دونوں طرح کے سرمایے لگائے جاتے ہیں ان میں بھی روپے جمع کرتی ہیں ، ان کمپنیوں کے میوچول فنڈ میں حصہ لیناناجائزو گناہ ہے کہ بیہ دونوں سرمایے سود کی شرط پر دیے ، لیے جاتے ہیں۔

ی پہلی قشم کی کمپنیوں کے ذریعہ کاروبار بھی جائز اور اس کاروبار سے حاصل شدہ منافع بھی حلال اور پاک ہیں۔ دوسری قشم کی کمپنیوں کے ذریعہ کاروبار ناجائز ہے مسلمان اس میں حصہ نہ لیں اور جو شریک ہو گئے وہ اپنا سرمایہ جلد اس سے نکال کر الگ ہوجائیں، اور اس کاروبار سے اضی جو منافع حاصل ہوئے ہیں وہ دو طرح کے ہیں۔ ایک وہ جو مساواتی حصص سے متعلق ہیں۔ دوسرے وہ جو ترجیحی حصص اور قرض تمسکات سے متعلق ہیں۔ پہلی قشم کے منافع وہ لے سکتے ہیں، البتہ دوسری قشم کے منافع ان کے لیے ناجائز ہیں اس لیے اضیں لیے کر فقراو مساکین کودے دیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم ۔

209 جدید مسائل پر علماکی رائیں ادر فیصلے ( جلد دوم ) پر افٹ کیس 6 www.waseemziyai.com \$-سوال نامه الم-خلاصة مقالات Å-قيلے

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )





جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) خلاصة مقالات بعنوان يرافث پلس كاحكم تلخيص نگار: مولانا محمد عرفان عالم مصباحى ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے سولہوی فقہی سیمینار کے لیے منتخب سات موضوعات میں سے ایک" پرافٹ پلس کی شرعی حیثیت" ہے۔ اس عنوان کے تحت موصول انیس <sup>(۱۹)</sup> مقالات کے صفحات کی مجموعی تعداد سینتالیس ہے۔ اس عنوان کے تحت مندرج دوسوالوں میں سے پہلا سوال سیرتھا:

بلاسوال

" پرافٹ پلس "کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اس کے جواب میں مندوبین کرام کی پانچ رائیں سامنے آئیں۔ پر کی رامے: پہلی راے مولانا قاضی فضل رسول مصباحی کی ہے جو" پرافٹ پلس "کو عقد مفاوضها نے ہوئے لکھتے ہیں: " اور یہ بات پہلے ہی سے واضح ہے کہ مساواتی تحصص کے ذریعہ شیئر کا حصول عقد شرکت کی خاص قسم شرکت مفاوضہ ہے، جیسا کہ میوچول فنڈ کے مقالے سے عیاں ہے۔" **دوسر کی رامے:** دوسری راحفتی عنایت احدثیمی، مولانا محمد عارف اللہ مصباحی اور مولانا رضاء الحق مصباحی کی ہے، جواسے "عقد مضاربت "مانتے ہیں۔ **ج**، جواسے "عقد مضاربت "مانتے ہیں۔ پر مولانا محمد عارف اللہ صاحب ککھتے ہیں۔ مولانا محمد عارف اللہ صاحب ککھتے ہیں۔ مولانا محمد عارف اللہ صاحب ککھتے ہیں۔ مولانا حمد عارف اللہ صاحب ککھتے ہیں۔ مولانا حمد عارف اللہ صاحب ککھتے ہیں۔ در مین شیئر بازار میں اپنا سرمایہ نہیں لگاتی بلکہ صرف پالیسی ہولڈر بھی کا سرمایہ لگاتی ہے، اس لیے میرے زدیک ہی عقد مضاربت ہے ہیوں کہ صحت مضاربت کے لیے راس المال کا از قبیل مثن ہونا، معلوم ہونا، دین نہ ہونا، راس المال پر مضارب کا پورے طور پر قبضہ ہونا، نفع کا دونوں کے ماہین شائع ہونا، ہوا کہ حمد معلوم ہونا، دین نہ ہونا، راس المال پر مضارب کا پورے طور پر قبضہ ہونا، نفع کا دونوں کے ماہین شائع ہونا، ہر ایک کا حصہ معلوم ہونا، دین نہ ہونا، راس

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلید دوم ) 🗜 تسرى راع: تيسرى راب مفتى شير محد خال رضوى، مولانا قاضى فضل احد مصباحى، مولانا محمس احد مصباحى ادر مولانا رفیق عالم رضوی مصباحی کی ہے۔ مذکورہ حضرات ککھتے ہیں کہ پرافٹ پلس ''قمار '' ہے ،'سی عقد شرعی کے تحت داخل نہیں ۔ مولانارفيق عالم مصباحي لكھتے ہيں: '' پرافٹ پلس کا معاملہ عقود شرعیہ مثلاً امانت ، ودبعت ، ضمانت و کفالت ، شرکت ، مضاربت ، اجارہ اور قرض میں سے کسی میں داخل نہیں ۔ کیوں کہ بیعقوداینے مفاہیم و مصادیق اور شرائط واحکام کے اعتبار سے پرافٹ پلس پرصادق نہیں آت،۔'' جب که مفتی شیر محد خال رضوی کا فیصلہ بیہ ہے کہ: \* " بیم رُزندگی کے تعلق سے تمام اسکیمیں بہ فرمان امام اہل سنت قمار میں داخل ہیں ۔" مزید لکھتے ہیں: ''اس کی شرعاً اجازت علماے کرام نے نہیں دی ہے۔' بقیہ دو حضرات نے فتاویٰ رضوبیہ، جلد: ۷، ص: ۳۱۱ کی مندر جہ ذیل عبارت سے استدلال کیاہے: '' یہ بالکل قمار ہے اور محض باطل کہ کسی عقد شرعی کے تحت داخل نہیں ، ایسی جگہ عقود فاسدہ بغیر غدر کے جواجازت دی گئی وہ اس صورت سے مقید ہے کہ ہر طرح ہی اپنائفع ہو۔'' مولانا قاضي فضل احمد مصباحي مزيد لكصتر ہيں: \*\* "اور اگرلائف انشورنس سے الگ ہٹ کر دیکھا جائے توبیہ صورت عقد مضاربت معلوم ہوتی ہے۔" چوهی رائے: چوهی رائے بیا کہ پر افٹ بلس " شرکت عنان" ہے۔ بیاراے مولانا محد سلیمان مصباحی، مولانا محمد عالم گیر مصباحی، مولانا نصر الله رضوی، اور مفتی بدر عالم مصباحی کی ہے۔ ان حضرات نے اپنا بیہ نظر بیہ سوال ناے کی تفصيلات كى بنياد پر قائم كياب-**پانچویں رامے:** پانچویں رامے بیہ ہے کہ اس کی بعض صورتیں "شرکت عنان" ، بعض" قرض"اور بعض" قمار" کی ہیں۔ بیراے حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی دام خلیہ ، مولاناآل مصطفیٰ مصباحی ادر مولاناابرار احمد اظمی کی مولاناابرار احمد اعظمي لكصح ہيں: '' پرافٹ پلس میں شرکت عنان کا عضربایں طور ہے کہ صارف اور کمپنی شرکت مال کے ساتھ ساتھ گفع ونقصان میں بھی شریک ہوتے ہیں۔ و هذا هو مصداق العنان. اور صارف سے وصول کیے گئے سرمائے کاچالیس فی صد حصہ بیمہ کار پوریشن کے پاس جمع رہتا ہے۔ توجمع شدہ سرمائے کی حیثیت قرض ہے۔ اور چوں کہ مذکورہ اسکیم میں ایک لاکھرویے کا زندگی بیمہ شامل ہے، توصارف اس امید موہوم پر پانساڈالتا ہے کہ اگر بیمہ کی میعاد بوری ہونے سے پہلے دوکسی حاد نے کا شکار ہو گیاتواس کے درنہ کوایک لاکھردینے مل جائیں گے۔لہذا" تعلیق الملك علی الخطر " اور قمار کی صورت ہوئی۔" •• مولانا آل مصطفیٰ مصباحی لکھتے ہیں:

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 343 "سوال نامے کی مخصر تفصیل کے مطابق پرافٹ پلس کی شرعی حیثیت "شرکت عقد و قرض" دونوں کی ہے۔ بعض صور توں میں یہ صرف نثرکت عقد کی مخصوص قشم '' نثرکت عنان '' ہے۔اور اگر صورت حال ہیہ ہے کہ چالیس فی صدر قم یاکم و بیش مینی جمع رکھتی ہے تواتن رقم ہیمہ مینی کودینا قرض ہے۔'' حضرت علامیفتی محد نظام الدین رضوی دام خلیہ العالی ایک جامع بحث کے بعد فرماتے ہیں: ''خلاصہ بیر کہ پرافٹ پلس کے نام پر جو سرمایہ لائف انشورنس کار پوریشن میں جمع کیا جاتا ہے وہ اس کے دستور کے مطابق دوجز میں تقسیم ہوجاتا ہے ،ایک کی حیثیت شرکت عنان کی ہے اور دو سرے کی حیثیت ''قرض یہ شرط تفع ''اور صورت قمار کی ہے۔ یوری مدت بیمہ میں کوئی حاد نہ نہ پیش آیا تو قرض یہ شرط نفع اور پیش آگیا توصورت قمار۔ '' مولانا شمشاد احد مصباحی اے قرض بالشرط مانتے ہوئے لکھتے ہیں: " پرافٹ پلس کی شرعی حیث**یت قرض کی ہے ، مگر مساواتی حصص میں شرکت اس کے لیے شرط لازم ہے۔**" دوسراسوال دوسراسوال دوگوشوں پرشتمل ہے۔ [الف] - اس پالیسی میں حصہ لیناجائز ہے پانہیں ؟ [ب] - اگر کوئی حصہ لے دیکا ہو تو وہ کیا کرے ؟ احاطۂ آراکے پیش نظر دونوں گوشوں کو دوستقل سوال کی حیثیت سے پیش کیا جارہا ہے۔ [الف] – اس پالیس میں حصہ لیناجائز ہے یانہیں ؟ اس کے بارے میں مقالہ نگار حضرات مجموعی طور سے تین نظریات رکھتے ہیں: **پهلا نظريد:** پهلانظريه مولانامحم<sup>سي</sup> احمه قادري، مولاناشبيراحمه مصباحي، مولاناابرار احداعظمي، مولانار ضاءالحق اشرفی مصباحی اور مولانا قاضی فضل رسول مصباحی کاہے۔ یہ حضرات اس پالیسی میں حصبہ لینامشر وط طور پر جائز پیچھتے ہیں۔ ان حضرات نے پرافٹ پلس کے جواز کی شرطیں مختلف انداز میں بیان کی ہیں ک مولانا محمد سيح احمد قادري لکھتے ہيں: '' مذکورہ فتویٰ (جوفتادیٰ رضوبیہ،ج:۷،ص:۱۳۱ کے حوالے سے گزرا ) کی روشنی میں اس قشم کی پالیسی میں حصہ لینا اصلاجائزنہیں۔ تاہم اگریفع مسلم ہو توبعض شرائط کے ساتھ حصہ لیناجائز ہونا چاہیے۔'' مولاناابرار احمد اعظمی رقم طراز بین: " جب بیہ طے ہے کہ پرافٹ پلی کا سرمایہ صرف مساواتی حصص یعنی شرکت عنان ہی میں لگایا جاتا ہے تو متعلقہ کمپنی اگرچہ ترجیح صص کے ذریعہ سودی کاروبار میں ملوث ہے ، مگرجس سرمائے کے ذریعہ وہ پرافٹ پلس میں حصبہ لے رہی ہے اس کابعینہ مال حرام ہونا تحقق نہیں ۔ لہٰذاعقد شرکت کی حلت دافادیت پر کوئی فرق نہ آئے گا۔''

| (FYT)                                                                                                                         | (جدیذمسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سے نفع اندوزی اور قمار کا مسئلہ توجس طرح بشرط نفع سلم بیمہ کی دیگر                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| •                                                                                                                             | اسکیمیں جائز ہیں پر افٹ پلس کے ذریعہ سرمایہ کاری بھی ہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| نفع کا معلوم ہونا شرط قرار دیتے ہیں: ''یوں کہ نفع معلوم نہ 'ہو تو                                                             | ••• مولانا رضاء الحق مصباحی جواز کے لیے مقدار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                               | مضاربت صحير نهيں ۔ ''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                               | جب که مولاناشبیر احمد مصباحی لکھتے ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ن کوجائز ہے جوا س کے ذریعہ حکومتی مظالم سے محفوظ رہ سکیس۔اور                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                               | ان کواس کے ذریعہ انکم ٹیکس سے بحیادَ کافائدہ نقصانِ مشکر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                               | <ul> <li>۲۰۰۷ میں اور مولانا قاضی فضل رسول مصباحی یوں راے د</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ریے یں،<br>رف جائزبلکہ معاشی ترقی کازینہ طے کرنے کے لیے شخسن بھی ہے۔''                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| رے بودید میں کا کوئی برید کے میں میں ہے۔<br>یَ:۷،ص: سالا کا دہ فتویٰ بھی نقل کیا ہے جو اس کلخیص کے دوسرے                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                               | صفحہ پرہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| یں حصہ لینا جائز نہیں ۔ نیظریہ اکثر مقالہ نگار <sup>حضر</sup> ات کا ہے ۔ ان                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                               | حضرات کی دلیلیں مندر جہ ذیل ہیں۔<br>حضرات کی دلیلیں مندر جہ ذیل ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ں اگرچہ اصلاً جائز ہے اور اس سے حاصل شدہ نفع بھی جائز ہے ، مگر                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ی اسر سپہ اعلام کر جب اور آن کے علاق کر من کر جب سے ۔<br>، ان میں ترجیحی صف اور قرض تمسکات بھی شامل ہوتے ہیں اور              | =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ، ان یں تر من من اور تر پ مساف من مال او ہے بار اور<br>نے کے لیے ہر شریک سے چھ نہ چھ لیتی ہیں توبیہ پالیسی لیناایک ناجائز     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ہے(جب کیتقود فاسدہ کا جواز <sup>نفع</sup> مسلم کی شرط سے مشر وط ہے )                                                          | ۲۵ / ۵۰ معادن یا <sup>(</sup> پر رضامیدن بچ۔<br>۲۰۰۱ میں نفع مسلم مطن پر نہیں ہمدیں م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                               | <b>[ح]</b> -اس الميم ميں صورت قمار بھي پائي جار ہی<br>تنيسر <b>انظر بي:</b> تيسر انظر چيفرت مفتی محد نظام ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| رين ر صوف صاحب کا ہے۔                                                                                                         | من من معربي: ميسر العربية ميسر العربي عمرت في تدلطام ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ر بر من و من                                                                              | <ul> <li>۲</li> <li>۲</li></ul> |
|                                                                                                                               | " پرانٹ بلس کی شرعی حیثیت مختلف ہونے کی و<br>۲، اور ۲۰۰۰ شکس میں بیار کی جس کے جس ز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| یوں میں پرافٹ پلس دالوں کا سرمایہ جمع ہو تاہے وہ تربیحی تصص کے<br>سب یا ب ہوتا ہے مناب کا سرمایہ جمع ہو تاہے وہ تربیحی تصص کے | • <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ان کے اموال بلاامتیاز مخلوط طور پرر کھے جاتے ہیں ، پھر مجموعی مناقع<br>سب بی مناقع                                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ں کے ذمہ دار تمام مساواتی تحصص والے ہوتے ہیں۔ اس کیے بیر<br>س                                                                 | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۔ ہو گیا ۔ لہند امسلمانوں پر لازم ہے کہ اس سے اجتناب <sup>ک</sup> ریں اور وہ                                                  | کاروبار جائز ہونے کے باوجود سود سے آلودہ ہو کرناجائز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

www.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) ۳Y2. لوگ جو شریک ہو چکے ہیں، جلداز جلداپنے شیئر کسی غیرسلم کے ہاتھ بچ کر باہر آجائیں۔البتداب تک کائنع حلال ہے کہ پاک مال کانفع ہے اور ناجائز صرف فعل ہے مال نہیں ۔ [ب]- سیکولر حکومتوں میں ان کی رضامندی ہے وہ تمام عقود جائز ہوتے ہیں جومسلمان مسلمان کے در میان ناجائز ہوتے ہیں،اس لیے جن صور توں میں پرافٹ پلس کی حیثیت قرض یہ شرط گفتا اور صورت قمار بنتی ہے ان صور توں میں پرافٹ پلس کی اجازت ہے ، مگر جہاں پرافٹ پلس بغیر شرکت کے اور شرکت بغیر ترجیحی حصص کے نہیں پائی جاتی ، وہاں پرافٹ پلس سے اجتناب واجب ہے کہ بیرایک ناجائز کاروبار میں مبتلا ہونے کا ذریعہ ہے۔ [ح]- پرافٹ پلس کی پہلی صورت (بانڈ فنڈ) قرض یہ شرط نفع کی ہے، لہذاوہ جائز ہے۔ مولانامحد انور نظامی کانظر بیہ بھی تقریباً یہی ہے۔ [ب] – سوال کا دوسراجزتھا ''اگر کوئی اس آسمیم میں حصہ لے حکاہو تووہ کیاکرے ؟ اس سوال کے جواب میں علمائے کرام کے دوموقف سامنے آئے۔ **پہلا موقف:** پہلاموقف بیہ ہے کہ اس میں حصہ لینے والااس پر قائم رہے۔ یہ موقف ان حضرات کا ہے، جو<sup>لفع</sup> مسلم کی شرط پراس اسلیم میں شرکت کے جواز کے قائل ہیں۔ ۸۰۰ مولاناابراراحمداظمی لکھتے ہیں: "اور جولوگ اس پالیسی میں حصہ لے چکے ہیں انھیں اس پر قائم رہنے کا حکم ہونا چاہیے۔'' مولانا شبیر احمہ مصباحی نے نفع سلم کی ایک خاص صورت مُراد لی ہے، یعنی انکم ٹیکس وغیرہ کی زد سے بچنا۔ اس لیے فرماتے ہیں: ر با سے بیں. ''جولوگ انکم ٹیکس جیسی بلا میں گرفتار نہ ہوں ان کووقت ِ نفع کی تاک میں رہنا چاہیے ادر جب شیئر بازار چڑھاؤ ہیں ہو تواپنی رقم واپس لے کربیمہ سے الگ ہوجانا چاہیے۔'' **دوسراموقف:** دوسراموقف بیہ ہے کہاپنی رقم واپس لے کراس آسکیم سے فوراًالگ ہوجائے۔ بیہ مقالبہ نگار علماے کرام کی غالب اکثریت کاموقف ہے۔ بعض مقالہ نگار حضرات نے اس آسمیم سے الگ ہونے کے مفید طریقے بھی بتائے ہیں: مولانا آل مصطفیٰ مصباحی لکھتے ہیں: "ایسے دقت میں پالیسی نہ توڑی جب کمپنی نقصان میں ہو کہ اس میں تضبیع مال مسلم ہے۔'' حضرت مفتى محمه نظام الدين رضوى، مولا ناعارف الله فيضى ادر مولا نارفيق عالم رضوى فرمات بين كه ايساً خص جلد از \* جلداب شیئر کسی غیر سلم کے ہاتھ پیچ کر آئیم سے الگ ہوچائے۔ مولانا بدرعالم مصباحی اس اسلیم میں حصہ لینا ناجائز بتاتے ہوئے اس سے جدائی کی صورت یوں لکھتے ہیں : \* '' جو حصہ لے چپاہے اگر دوایک قسط جمع کیا ہے توتین سال پورا ہونے کا انتظار کرے ،اور جس کی پالیسی آ گے بڑھ چکی



جدید مسائل پر علاکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)



پرافٹ پلس کاحکم

پرافٹ پلس کا جز حصہ (۵افی صد ہے ۸۰ فی صد تک )جو مساواتی حصص میں لگایا جاتا ہے وہ شرکت عقد کی ایک خاص قشم "شرکت عنان" ہے۔

اور پرافٹ پلس کا جز حصبہ (۸۵ فی صد سے ۲۰ فی صد تک) جولائف انشور نس کار پوریشن میں رہتا ہے ،وہ اس کے ذمہ قرض ہے جس کے متعلق اس کا دستور ہیے کہ ایک مقررہ میعاد کے بعد اس پر نفع کثیر دیتا ہے جو فریقین کو معلوم ہے اور عرف افضاً معہود د متعیّن ، توبیہ ''قرض بشرطِ نفع'' ہوا۔

بعدادان کی صورت میں پورے انشورنس کی رقم بیمیہ دار کے نامز دوارث یا قرابت دار کو کچھ قانونی کارر دائیوں کے بعداداکی جاتی ہے اور بیرادائگی بھی پہلے سے معہوداور مشروط ہے توبیہ قمار کا معاملہ ہوا۔ یہ جب مرد سر میں میں ایک شرک شرک

مثر علی احکام :- پرافٹ پلس کی شرع حیثیت مختلف ہونے کی وجہ سے اس کے احکام بھی مختلف ہیں، جو حسب ذیل ہیں:

پشرکت عنان جائز ہے مگر جن کمپنیوں میں پرافٹ پلس والوں کا سرمایہ جمع ہوتا ہے دہ ترجیحی تصف کے سرمایے بھی کاروبار میں لگاتی ہیں اور تمام سرمایے اور ان کے اموال بلا امتیاز مخلوط طور پر رکھے جاتے ہیں، پھر مجموعی منافع ترجیحی حصص والوں کو سود کی رقم اداکی جاتی ہے، جس کے ذمہ دار تمام مساواتی حصص والے ہوتے ہیں، اس لیے یہ کاروبار جائز ہونے کے باوجود ناجائز ہوگیا۔ لہذا مسلمانوں پر لازم ہے کہ اس سے اجتناب کریں اور جولوگ شریک ہو چکے ہیں وہ جلد از جلدا پے شیرکسی غیر سلم کے ہاتھ بڑی کر باہر آجائیں۔ البتہ جونفع کمایاوہ حلال ہے کہ پاک مال کانفع ہے اور ناخی

🕐 سیکولرحکو متوں اور وہاں کے غیر مسلموں کے ساتھ ان کی رضامندی ہے وہ تمام عقود جائز ہوتے ہیں جو مسلمان



جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ۳4۱ طويل الميعاد قرض يرزكاة كاحكم ۲۲-سوال نامه - خلاصة مقالات \$ - فيل

www.waseemziyai.com

ماکل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )



طويل الميعاد قرض پرز كاة كاحكم

ترتيب: مولاناقمرالحسن بستوى مصباحي ( بوسنن ، امريك م

آج کل ملکی، غیر ملکی بینکوں نے کمبی کمبی میعاد تک قرض دینے کی سہولت اپنے دل کش قوانین کے ذریعہ فراہم کر دی ہے،۵،۳،۰،۱۰،۵،۲۰ سال تک کے لیے اب قرض لیے جاسکتے ہیں،بلکہ لیے جاتے ہیں۔

اس سہولت کی وجہ سے لوگ رکشہ، پاکرامی کی سواری سے سفر کرنے کے بجائے اپنی گاڑی خرید لیتے ہیں، سائیکل کی جگہ موٹر سائیکل اور کار مالک بن جاتے ہیں، جولوگ کراپے کے مکانوں میں رہتے ہیں وہ اپنے لیے ایتھے انتھے مکان یائل بنوالیتے ہیں، یہ وہ دلکش ہے جس کے باعث بہت سے لوگ قرض سے نفرت کے بجائے اس کی آغوش میں چلے جاتے ہیں، پور کچھ تو سلامتی کے ساتھ اس کی طغیانی سے پار نگل جاتے ہیں اور کتنے ہیں جو اس کی موجوں میں غوطے کھاتے رہتے ہیں اور اخیر کار اپنی رہی سہی یو نجی بھی کھو بیٹھتے ہیں، البتہ بینکوں کا اس میں نفع ہی نفع ہو تا ہے، کیوں کہ لمی میں عاد کی وجہ سے وہ عرصہ دراز تک انٹر سد وصول کرتے ہیں اور کسی بھی حال میں ان کا خسارہ نہیں ہو تا ہے، کیوں کہ کمی میں عاد کی وجہ سے وہ ہے کہ لوگ کمی میعاد کے قرض کو زکاۃ سے فرار کابھی حیلہ بناسکتے ہیں، اس کے جم سب سے حکم اس طرح کے قرضوں کا

تم بر(ا) طویل المیعاد بینک قرض : امریکه میں لوگ کاردبار ، مکان ، پھر گاڑی کے لیے طویل مدت ادائیگی پر قرض لیتے ہیں ، جس کی مدت پانچ ، دس ، پندرہ ، بیں ، پچیں اور تین سال تک ہوتی ہے۔ بعض کمپذیاں اور بینک اس قرض کو مشر وط کر دیتی ہیں ، اور بعض نہیں ۔ مثلاً ایک بینک قرض دیتا ہے ، مگر وہ مشر وط کر دیتا ہے کہ جو قرض (Loan) پندرہ سال کی مدت تک ادائیگی کے لیے لیا گیا ہے ، اس کو اس سے پہلے ادانہیں کر سکتے ، اگر اداکیا توجرمانہ (Penalty) اداکر نا پڑے گا۔ اور بعض بینک اس قسم کی شرائط نہیں عائد کرتے ، بلکہ قرض دار کے پاس جب جتنی زیادہ سے زیادہ یا گار کی اس ان کی ک رقم حاصل ہوجائے دہ اداکر سکتا ہے ، اس پر کوئی جرمانہ نہیں ہوگا، مگر شرح سود (Interest) جو بینک نے مقرر کی ہو دین رقم حاصل ہوجائے دہ اداکر سکتا ہے ، اس پر کوئی جرمانہ نہیں ہو گا، مگر شرح سود (Interest) جو بینک نے مقرر کی ہے دور نے

۲21

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

پڑے گی، اب میدینک پر مخصر ہوتا ہے کہ وہ کس شرح پر قرض دے رہا ہے، اس کی شکل اس طرح ہے: صورت مسئلہ: زید نے ایک لاکھ ڈالر کا مکان لیا اور بینک کے ذریعہ قرض لے کر مکان کی قیمت ادا کی ، جس بینک سے قرض لیا جاتا ہے، وہ اپنی تمام شرائط کو پیش کرتا ہے، جس پر قرض دار کو د ستخط کر ناہوتا ہے۔ فرض کیجے کہ بینک نے بی قرض دس فیصد ( 10 ) سود پر پند رہ سال کے لیے دیا ہے، اب اس کی ماہا نہ قسط بینک اپنے لحاظ سے شرح سود کے ساتھ مقرر کرتا ہے، جوالیک ہزار ڈالر ماہا نہ ہوتی ہے ۔ اب اس میں ایک خاص بات سے ہوتی ہے کہ ابتدا میں پڑے سال کر ان مقرر کر تا ہے، جوالیک ہزار ڈالر ماہا نہ ہوتی ہے ۔ اب اس میں ایک خاص بات سے ہوتی ہے کہ ابتدا میں پڑھ سال تک اصل مقرر کر تا ہے، جوالیک ہزار ڈالر ماہا نہ ہوتی ہے ۔ اب اس میں ایک خاص بات سے ہوتی ہے کہ ابتدا میں پڑھ سال تک اصل رائم مقرر کر تا ہے، جوالیک ہزار ڈالر ماہا نہ ہوتی ہے ۔ اب اس میں ایک خاص بات سے ہوتی ہے کہ ابتدا میں پڑھ سال تک اصل رائم مقرر کر تا ہے، حوالیک ہزار ڈالر ماہا نہ ہوتی ہے ۔ اب اس میں ایک خاص بات سے ہوتی ہے کہ ابتدا میں پڑھ سال تک اصل رائم مقرر کر تا ہے، جوالیک ہزار ڈالر ماہا نہ ہوتی ہے ۔ اب اس میں ایک خاص بات سے ہوتی ہے کہ ابتدا میں پڑھ سال کا اس کم اور سود کی رقم زیادہ ہوتی ہے، مثلاً ایک ہزار میں آٹھ سو ( ۸۰۰ ) سود اور دوسو ( ۲۰۰ ) اصل ( اس صورت حال میں پندرہ سال میں دہ اصل رقم جو ایک لاکھ بینک سے قرض لی گئی تھی اس کی ادائیگی ایک لاکھ اتی ہزار بن جاتی ہے ۔ اس مورت حال میں پندرہ سال

ہندوستان میں عام اشیام موٹر سائیکل، فرزج، کار، دغیرہ کے لیے بینک ۱۰ سال سے ۵۰ سال تک قرض دیتے ہیں، ہاں ہاؤسنگ لون کی مدت زیادہ سے زیادہ بیں سال تک ہوتی ہے، مگر بیدلون صرف حکومت کے ملاز مین کوملتا ہے، دہ بھی اس وقت جب کہ ان کی ملاز مت کی مدت بیں سال یازائد باقی ہو۔ حکومت ہند کے بینکوں میں میعاد سے پہلے قرض ادا کرنے کی اجازت ہوتی ہے، بلکہ اگر اداکر دے توانٹر سٹ بھی ادائیگی کے وقت تک کا دینا ہوتا ہے، ہاں ICI اور فارن کے بینکوں کا بیہ قانون ہے کہ میعاد سے پہلے قرض اداکر نے پر جرمانہ دینا پڑے گا۔ICI انڈین بینک ہے مگر پر انڈی بینک ہے۔

محمر فیزانس (Refinance) بھی ایسابھی ہوتا ہے کہ قرض دارنے بینک سے قرض لیا، اس وقت اس کی پوزیش اچھی تھی، مگر بعد میں دہ بحران کا شکار ہو گیا ادر خد شہ سے پیدا ہوا کہ اگر بینک کی اقساط جمع نہ کی گئیں تو مکان پر قبضہ کرلے گا، اس لیے اس نے کم شرح سود پر کسی دوسرے بینک سے رابطہ کیا ادر اس سے پانچ فیصد (۶۶) شرح سود پر رضامندی طاہر کر دی، مثلاً اس ایک لاکھ کے سامان کی ادائیگی ستر ہزار ہو چکی تھی، صرف تیس ہزار دینا باقی تھا، تو کم رفینانس اس تیس ہزار کا ہوا۔ اِس بینک نے کم شرح سود پر قرض اِس لیے دیا کہ اس کو معلوم ہے کہ اگر قرض دار اقساط احت نہ کی گئیں تو مکان پر قبضہ کر لے گا، ہوا۔ اِس بینک نے کم شرح سود پر قرض اِس لیے دیا کہ اس کو معلوم ہے کہ اگر قرض دار اقساط ادانہ کر سکا تو بینک کا اِس میں پچھ نقصان نہ ہو گابلکہ بینک اونے پونے میں بیچ گاتواں کا تیس ہزار رہزا کا آئے گا، کیوں کہ مکان کی مالیت ایک لاکھ

ہے، اب بینک نے اس وقت اپنی شرائط پر دستخط کرالیے اور ایک مقررہ مدت میں اس کوادا کرنے کا ظلم دے دیا۔ فار کلوزر: (For Closer)عدم ادائیکی اقساط کی صورت میں بینک اس مکان یا پر اپر ٹی (Property) پر قبضہ کرکے اس کو خود نیچ دیتا ہے، جو اس تناسب سے ہوتا ہے کہ بینک کی اپنی رقم حاصل ہوجائے، بقیہ کاوہ ذمہ دار نہیں، مثلاً یہ تیس ہزار جو کرر فینانس (Refinance) کرانے پر بینک نے اس کو دیا تھا، اب وہ اس کو چالیس ہزار میں نیچ رہا ہے جب کہ مکان کی مالیت ایک لاکھ ڈالر کی ہے تو تیس ہزار مع شرح سود کے وہ لے لیگا اور جور قم نیچ رہیں ہو دار کو دے دیگا یہ قانون حکومت ہند کے بینکوں کا بھی ہے۔ اس تفصیل کے پیش نظر چند امور تعیق طلب ہیں: (جدید مسائل پر علمای رائیں اور فیصلے (جلد دوم) جدید مسائل پر علمای رائیں اور فیصلے (جلد دوم) - زکوۃ کیے نکالی جائے؟ جب کشخص مذکورہ فرض سیجیے کہ بیس ہزار ڈالر کا چلتا ہوا بزنس رکھتا ہے اور تیس ہزار بینک بیلنس (Bank Balance) بھی رکھتا ہے ۔ ساتھ ہی اس کے پاس مکان اور گاڑی بھی ہے، گویادہ مضبوط حیثیت کا مالک ہے ، کیا اُس پر زکوۃ فرض ہے یا نہیں؟ اگر چہ قرض مانع زکوۃ ہے، مگر اِس وقت یوری دنیا میں بزنس، مکان اور گاڑی وغیرہ رکھنے والے حضرات عموماً سی طرح زندگی گرارتے ہیں، تو کیا یہ زکوۃ اداکریں گے یا نہیں؟ اگر نہیں تو دین کے سارے وہ امور جو زکوۃ وصد قات کے ذریعہ انجام پاتے ہیں، کیک گنت بند ہو جائیں گے اور یہ دین کا بہت بڑا نقصان ہوگا۔ اور اگر زکاۃ نکالی جائے گی توکس طرح ؟ کیا یمکن ہے کہ اس طرح کے قرض کی حد بندی صرف سالانہ اقساط تک محد درکر دی جائے مثلاً ایک لاکھ کی سالانہ اقساط بارہ ہزار ہوئیں تو اس اصل رقم سے صرف بارہ ہزار کو سال رواں کا قرض تے اور بھر سے زکوۃ نکالی جائے؟

- بڑے تجارجن کے بزنس کروڑوں میں چل رہے ہوتے ہیں وہ اپنے بزنس کے لیے قرضوں پر قرض لیتے رہتے ہیں، مثلاً اگران کا دس لاکھ بزنس میں لگا ہواہے، تو دس بارہ لاکھ کا بینک کا قرضہ بھی ہوتا ہے، اور ۷۷ یا ۸۷ لاکھ بینک سیکنس(Bank Balance)بھی پھروہ کیسے زکادۃ نکالیں گے؟

ے۔ بعض لوگ کاریا موٹر سائیکل یاشتی وغیرہ بھی قرض سے لیتے ہیں، مگر اس کی مدتِ ادائیگی پانچ سال کو محیط ہوتی ہے، مثلاً ایک کارکسی نے بیچیں ہزار کی خریدی، اس کی مدتِ ادائیگی پانچ سال ہے اور اس کی ماہانہ قسط پانچ سوہوتی ہے، اس طرح خرید ارپانچ سال میں اس کوادا (Paidoff) کر چکا ہوتا ہے۔ اس دوران دہ اپنے مکان کی قسطیں بھی اداکر رہا ہوتا ہے اور بزنس بھی کرتا ہے۔ مزید بینک بیلنس بھی رکھتا ہے، اب اس صورت میں دہ زکوۃ کیے نکالے۔ درج ذیل جزئیات سے مسائل کی تقصح میں آسانی ہوسکتی ہے:

جزئيات:

فتاوىٰ ہندىيە ميں شرائط وجوب زكاة كى بحث ميں ہے:

ومنها الفراغ عن الدين. قال أصحابنا رحمهم الله تعالى : كل دين له مطالب من جهة العباد يمنع وجوب الزكوة سواء كان الدين للعباد كالقرض و ثمن البيع و ضمان المتلفات وأرش الجراحة وسواء كان الدين من النقودأو المكيل أو الموزون أو الثياب أو الحيوان وجب بخلع أو صلح عن دم عمد وهو حال أو مؤجل أو لله تعالى كدين الزكوة. اه<sup>(1)</sup> الكي*ل ب*:

وكذلك المهر يمنع مؤجلا كان أو معجلا لأنه مطالب به كذا في محيط السرخسي وهو

(١) فتاوى هنديه، ص: ١٧٢، ١٧٣، ج:١، كتاب الزكاة، الباب الأول

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ۳4٦ الصحيح على ظاهر المذهب وذكر البزدوي في شرح الجامع الكبير، قال مشايخنا رحمهم الله تعالى في رجل عليه مهر مؤجل لإمرأته وهو لاير يد أداءه لا يجعل مانعا من الزكوة لعدم المطالبة في العادة و أنه حسن أيضا هكذا في جواهر الفتاوي، اه () () اصل مذہب بیہ ہے کہ قرض کی میعاد مقرر کرنا کیچے نہیں، جیسا کہ عام کتب فقہ میں ہے، مگر بعض فقہا کے مطابق صحیح ب-فتخالقد يرمس ب: وقول المبسوط: ينبغي أن يصح علىٰ قول البعض لا يعارضه.اه.

(1) فتاوي هنديه، ص:١٧٣، ج: ١، كتاب الزكاة، الباب الأول

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) ۳۷۷.

خلاصة مقالات بعنوان

طويل الميعاد قرض يرزكاة كاحكم

للخيص نکار: مولاناساجدعلی مصباحی ،استاذ جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور

مجلس شرع جامعہ اشرفیہ مبارک پور کے چود ہویں فقبی سمینار میں تحقیق دمذاکرہ کے لیے چار موضوعات منتخب ہوئے تصح جن میں چوتھا موضوع تھا" طویل المیعاد قرض اور ان کے احکام" اس موضوع مے تعلق ہندو ستان کے مختلف اضلاع اور ریاستوں میں تدریس و تبلیغ اور تحقیق و افتا کا فریضہ انجام دینے والے اجلۂ علما ے کرام و فقہا ے ذوی الا حترام نے اپن بیش قیمت تحقیقی مقالات اور گراں قدر آر اار سال فرماکر مجلس شرعی اور امت مسلمہ کاظیم تعاون کیا۔ اس موضوع پر کل ۲۹ ر مقالات موصول ہوئے جوفل اسکیپ سائز کے ماار صفحات پر شتم کی ہیں ۔ اس موضوع کی تحقیق حقیق اور اس کے حل کے لیے مندوبین کرام کی خدمت میں چار سوالات پیش کیے گئے متصان کے جوابات کا ایک مختلف جائزہ درج ذیل ہے۔

# پہلا سوال اور اس کے جوابات

امریکہ میں لوگ کاروبار، مکان، دکان یا پھر گاڑی کے لیے طویل مدتِ ادائگی پر قرض لیتے ہیں اس کی مدت ۵، ۱۰، ۵، ۲۰، ۲۵، ۲۰ اور ۲۳ سال تک ہوتی ہے۔ بعض کمپنیاں یا بینک اس قرض کو مشر دط کر دیتے ہیں اور بعض نہیں۔ مثلاً ایک بینک قرض دیتا ہے مگر وہ مشر وط کر دیتا ہے کہ جو قرض ۵ اس سال کی مدت تک ادائگی کے لیے لیا گیا ہے اس کو اس سے سلے ادا نہیں کر سکتے، اگر اداکیا توجرمانہ دینا پڑے گا۔ اور بعض اس قسم کی شرائط نہیں عائد کرتے بلکہ قرض دار کے پاس جب جتی زیادہ سے زیادہ یا کل قرض کی ادائگی کی رقم حاصل ہوجائے وہ اداکر سکتا ہے، اس پر کوئی جرمانہ نہیں ہو گا مگر شرح سود جو بینک نے مقرر کی ہے وہ دینی پڑے گی۔ مجلی ایسا بھی ہوتا ہے کہ قرض دار نے بینک سے قرض لیا، اس وقت اس کی پوزیش اچھی تھی مگر بعد میں وہ بحر ان کا شکار ہو گیا اور خد شہ سے پیدا ہوا کہ اگر میں دار نے بینک سے قرض لیا، اس وقت اس کی پوزیش اچھی تھی مگر

اسے بھی اس طرح کا قرض لینے کی اجازت ہے۔

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) **)۔** ۳.49

اور حضرت علامہ مفق محمد نظام الدین رضوی مصباحی صدر شعبہ افتاجامعہ اشرفیہ، مبارک بورنے ان دونوں صور توں کے علاوہ ایک تیسری صورت بھی ذکر فرمائی ہے وہ یہ ہے کہ: اگر قرض لینے والا اچھا تاجریا کا میاب ڈاکڑ وغیرہ ہے اور اے یقین یاخلن غالب ہے کہ انڑسٹ کے نام پر جتنی فاضل رقم یہ بینک کواداکرے گا اس سے بہت زیادہ کمالے گا تواس کے لیے مجھی اجازت ہے۔ یہ موقف حضور مفتی اعظم ہند رطنت کے اس کا ماخذر دالمحتار کی یہ عبارت ہے:

قال في فتح القدير: لايخفى أن هذا التعليل إنما يقتضى حِل مباشرة العقد إذا كانت الزيادة ينالُها المسلم ...وقد ألزم الأصحاب في الدرس أن مرا دَهم من حِلّ الرِ با والقِما رما إذا حصلتِ الزيادة للمسلم نظرا إلى العلة وإن كان إطلاق الجواب خلافَه إه .<sup>(1)</sup>

(ب) اس طرح کا قرض لینامسلمانوں کے بینک سے ہو توناجائز ہے اور اگر خالص غیر سلموں کا بینک ہے توجائز ہے بشر طے کہ اس میں مسلم مستقرض کا فائکہ اور نفع ہو۔۔۔ یہ موقف چار مقالہ نگار حضرات کا ہے۔ ان کے اسماے گرامی درج ذیل ہیں:

- مولاناز اہدعلی سلامی، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور۔ ۲۔ مولانا قاضی شہیدعالم رضوی، جامعہ نوریہ، بریلی شریف ۔۳۔ مفتی رضاءالحق اشرفی مصباحی، جامع اشرف، بچھو چھ شریف۔ ۲۰۔ مولانا ابرار احمداعظمی، دارالعلوم نداے حق، امبیڈ کر نگر۔ ان حضرات کے دلائل کا ماصل بیہ ہے کہ اس قسم کا معاملہ عقدِفاسد ہے اور عقدِفاسد کے ذریعہ غیر سلموں کے مال کا حصول جائز ہے کہا صبّ ہے به فقھا ؤ نا فی صورہ القِما روغیرہ۔ بہار شریعت میں ہے:
- ''عقد فاسد کے ذریعہ نے کافر حربی کامال حاصل کرنامنوع نہیں۔ یعنی جو عقد مابین دومسلمان ممنوع ہے اگر حربی کے ساتھ کیا جائے تونہیں ، مگر شرط بیہ ہے کہ وہ عقد مسلم کے لیے مفید ہو''۔(۲)
- حدیث شریف میں ہے:
   لار بابینَ المسلم والحربی. <sup>(۳)</sup>
   تحقق سود کے لیے طرفین کے مال کا معصوم ہونا بھی شرط ہے۔ فتادی شامی میں ہے:
   قال فی الشر نبلالی: و من شر ائط الزِ با عصمة البدلین . <sup>(۳)</sup>
   قال فی الشر نبلالی: و من شر ائط الزِ با عصمة البدلین . <sup>(۳)</sup>
  - (١) رد المحتار، أواخر باب الرِّ باقبل باب الحقوق، جـ٧، صـ٤٢٣، دار الكتب العلمية، بيروت ٢٦) بهارِ شريعت، حصه ١١، صـ٢٩ ٣٦) نصب الرايه في تخر يج أحاديث البدايه، جـ٤، صـ٣٨، كتاب البيوع، باب الربا ٣٦) رد المحتار، جـ٢٠، صـ ٣٩٩، كتاب البيوع، باب الربا، دار الكتب العلمية، بيروت

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ۳۸.

### دوسراسوال اور اس کے جوابات

اس طرح کاطویل المیعاد قرض لینے والاشخص زکاۃ کیے نکالے ؟ جب کہ فرض سیجے کہ دہ بیس ہزار ڈالر کا چلتا ہوا برنس. رکھتا ہے اور تیس ہزار بینک بیلنس بھی رکھتا ہے ساتھ ہی اس کے پاس مکان اور گاڑی بھی ہے گویادہ مضبوط حیثیت کا مالک ہے کیا اس پرز کاۃ فرض ہے یانہیں ؟ اگرچہ قرض مانع زکاۃ ہے۔ مگر اس وقت پوری دنیا میں برنس، مکان، گاڑی د غیرہ رکھنے والے حضرات عموما ہی طرح زندگی گزارتے ہیں۔ توکیا یہ زکاۃ اداکریں گے یانہیں ؟ اگر نہیں تو دِین کے دہ سارے امور جو زکاۃ وصد قات کے ذریعہ انجام پاتے ہیں، یک لخت بند ہو جائیں گے اور بی دِین کا بہت بڑا نقصان ہوگا۔ اور آگر زکاۃ ن جائے گی توکس طرح ؟ کیا یہ مکن ہے کہ اس طرح کے قرض کی حد بند کی حد فر سالانہ اقساط تک محد ود کردی جائے۔ مثلاً ایک ہزار کی سالانہ اقساط بارہ ہزار ہوجائیں تواس اصل رقم سے صرف بارہ ہزار کو سال نے اور بھی ج

اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام تین حصوں میں منقسم نظر آتے ہیں:

(الف) قرض کی پوری رقم وضع کرنے کے بعد اگراس کے پاس مال بقدر نصاب بچتا ہے تو اس پراس مال کی زکاۃ واجب ہے اور اگر قرض وضع کرنے کے بعد مال بقدرِ نصاب نہیں بچتا ہے تو اس پر زکاۃ واجب نہیں ۔۔ یہ موقف الا حضرات کا ہے۔ان کے اسابے گرامی درج ذیل ہیں:

ا\_مفتی محمد نظام الدین رضوی، جامعه انثرفیه، مبارک بور ۲\_مفتی انفاس الحسن حیثتی، جامعه صمریه، بیه چوند نثریف ۲۰ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، ضیاء العلوم، کچی باغ، بنارس ۲۰ مولانا قاضی شهید عالم رضوی، جامعه نوریه، بریلی نثریف ۵۰ مولاناانور نظامی مصباحی، مدر سه فیض النبی، ہزاری باغ ۲۰ مولانا محمد سلیمان مصباحی، جامعه عربیه، سلطان بورے مولانا ابرار احمد عظمی، دارالعلوم نداے حق، امبیڈ کر مگر ۸۰ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی، سراج العلوم، مبراح کنی مولانا شبیر احمد سراج العلوم، مبراج تنج ۲۰ مولانا دشتیر عالم مصباحی، جامعه اشرفیه، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد معد مصباحی معد عربیه وارشیه، لکھنو۔

ان حضرات کے دلائل کا حاصل بیہ ہے کہ وجوب زکاۃ کے لیے مال کے نصاب کا دَین سے فارغ ہوناضروری ہے ور نہ زکاۃ داجب نہ ہوگی۔

المختصر للقدورى ميں ہے:
 "ومن كان عليه دَين محيطٌ بما له فلاز كاة عليه". ()
 10 ك تحت جو ہرہ نيرہ ميں ہے:

(١) المختصر للقدوري، ص: ٣٩، كتاب الزكاة، مجلس بركات، جامعه اشرفيه، مبارك فور

|      | 1 |          |          |            |          | ~      |
|------|---|----------|----------|------------|----------|--------|
| ("// | ( | (جلددوم) | اور قصلے | ماکی رائیں | ئل پر عل | جديدسا |
|      |   |          |          |            |          |        |

"لأن ملكه فيه ناقص لاستحقاقه بالدَّين، ولأنه مشغول بحاجته الأصلية فاعتبر معدرما كالماء المستحق بالعطش لأجل نفسه ولأجل دابته، ومعنى قولنا بحوائجه الأصلية أن لامطالبة متوجهة عليه بحث لوامتنع من الأداء يُهان أويُحبَس فصار في صرفه إزالة الضرر عن نفسه".(ا)

الي يرايي من ب:

والمراد به دين له مطالب من جهة العباد حتى لا يمنع دين النذر والكفارة ، ودين الزكاة مانع حال بقاء النصاب لأنه ينتقص به النصاب ". من عناي شرح بدايي مي ال تعلق ہے ج:

"وله مطالب من جهة العباد سواء كان لله كالزكاة أو للعباد كالقرض وثمن المبيع . . . سواء كان حالاأوموجلافلا زكاة عليه".(٢) • در مختار وردالمخار ش ب:

- ( فارغ عن دين له مطالب من جهة العباد ) سواءكان لله كركاة وخر اج أو للعبد ولو كفا لة أو مؤ جّلاً ولو صداق زوجته المؤجّل للفراق. (٣)
  - فتادی ہندیہ میں ہے:

ومنها الفراغ عن الدين. قال أصحابنا رحمهم الله تعالى: كل دَين له مطالب من جهة العباد يمنع وجوب الزكاة "اه.(") العباد يمنع وجوب الزكاة "اه.(") \* الاختيار لتعليل الختار مي ب:

"وأما خلوه عن الدَّين فلاً ن المشغول بالدَّين مشغول با لحاجة الأصلية لأن فراغ ذمته من الدَّين الحائل بينه و بين الجنة أهم الحوائج فصار كا لطعام و الكسوة، ولأن الملك ناقص لأ ن للغريم أخذه منه بغير قضاء و رضاء" (۵) \* مبوط مَرْحى مِن ب:

> (۱) جوهره نيره، ص:۱۳۹ (۲) عنايه شرح هدايه، ج:۲، ص:۱۱۷ (۳) در مختار و رد المحتار، ج:۳، ص:۱۷٦، كتاب الزكاة، دار الكتب العلمية، بيروت (۳) عالمگيري، ج:۱، ص:۱۷۳، كتاب الزكاة، الباب الأول (۵) الاختيار لتعليل المختار، ج:۱، ص:۱۳۱

🔅 فتاوی خانیہ میں ہے:

" الدين يمنع الزكاة اذا كان مطالبا من جهة العباد كالقرض و ثمن المبيع . . . فان كان المال فاضلاعن الدين كان عليه زكاة الفاضل اذا بلغ النصاب". (٢) برائع الصالح مي بي:

بخلاف الزكاة فانه لابد فيها من غنى المالك والغنى لا يجامع الدَّينَ و على هذا يخرج مهر المرأة فانه يمنع وجوب الزكاة عند نا معجّلاً كان أو مؤجلاً لأ نها إذا طالبته يؤاخذ به ".(")

" دَين يعنی بندوں ميں جس کا کوئی مطالبہ کرنے والا ہوانسان کے حوائج اصليہ سے ہے، ايسا دَين جس قدر ہو گا اتنا مشغول بہ حاجت اصليہ قرار دے کر کالعد م ٹھرے گااور ہاتی پرز کا ۃ واجب ہوگی اگر بقدر نصاب ہو"۔ (<sup>m)</sup>

اس سوال کے جواب میں حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی ،صدر شعبہ افتاجامعہ اشرفیہ ، مبارک پورنے اپنے مبسوط مقالہ میں بڑے اچھوتے انداز میں چہلے اس امرکی وضاحت فرمائی ہے کہ اس طرح کے قرض کاحکم بادی النظر میں کیا معلوم ہو تاہے اور حق کیا ہے ۔ پھرایک قومی اشکال ذکر کرکے اس کا ازالہ بھی فرمایا ہے ۔ چنانچہ آپ کے مقالہ میں **''میعادِی قرض پرز کاۃ کاحکم بادی انظر میں** ''کے عنوان کے تحت ہے :

جن بینکوں کا بیہ قانون ہے کہ میعاد مقرر سے پہلے قرض اداکرناجرم ہے وہاں ایک مدت دراز تک قرض دار سے بیہ "قرض خواہ بینک" اپنے قرض کا مطالبہ نہیں کرتے اور نہ ہی قرض دار کواس کی ادائگی کی فکر ہوتی ہے۔ نہ ادھر فی الحال دینے کا ارادہ ہو تاہے، نہ ادھر سے کوئی مطالبہ، بادی النظری میں ایساقرض وجوبِ زکاۃ سے مانع نہیں یعنی قرض کالعدم ہوگا اور پورے مال پرز کاۃ داجب ہوگی۔

یوں ہی جب بینکوں کا یہ قانون ہے کہ میعاد مقرر سے تیہلے قرض اداکیا جاسکتا ہے لیکن انٹر سٹ پوری میعاد کا دینا پڑے گا دہ بھی میعاد معہود سے تیہلے کوئی مطالبہ نہیں کرتے اور ظاہر ہے کہ جب مقروض کو یہ معلوم ہے کہ پیشگی اداگی ک باوجود اسے انڑسٹ پوری میعاد کا دینا پڑے گا تواسے فی الحال ادائگی کی فکر نہ ہوگی، دہ تو یہی چاہے گا کہ قرض سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھا سکے لہذا اس کاتھم بھی بادی النظر میں یہی ہے کہ بیہ دین وجوب زکاۃ سے مانع نہیں جیسا کہ معران الدرا یہ

- (۱) مبسوط سرخسي، كتاب الزكاة، باب زكاة الإبل
- (۲) فتاوی خانیة، ج:۱، ص: ۲٤٥
   (۳) بابداند.
- (٣) بدائع الصنائع، ج:٢، ص:٩، كتاب الزكاة، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات
- (۳) فتاوى رضو يه، ج: ٤، ص: ٥ ٤، كتاب الزكاة، مطبوعه رضا اكيدُمى، ممبئى

(٣) فتاوى عالمكيرى، ج: ١، ص: ١٧٣، كتاب الزكاة، الباب الأول

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

زکاۃ کے نصوص عامۃ میں شامل نہیں۔ عدم شمول کی وجہ ظاہر ہے کہ نصوصِ زکاۃ کا اطلاق یہ چاہتا ہے کہ نصاب پر ملک ِ تام ہواور بندہ اس کا مختاج نہ ہو جب کی دین کی مقدار مال پر بندے کی ملک تام نہیں ہوتی، اور وہ اس کی ادائگی کا محتاج بھی ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ خلیفۂ راشد حضرت سیدنا عثمان غنی ٹرٹائٹائے کے زمانۂ خلافت میں اس پر محابہ کرام کا اجماع منعقد ہو دنچا ہے جیسا کہ بدائع ادائل کتاب الزکاۃ میں اس کی صراحت ہے۔ الفاظ سہ ہیں:

(ولنا) مارُ وِى عن عثمان رضى الله عنه أنّه خطب فى شهر رمضان وَقال فى خطبته ألاان شهر زكاتكم قد حضر فمن كان له مال وعليه دين فليحسب مالَه بما عليه ثم ليزك بقية ماله وكان بمحضر من الصحابة ولم ينكر عليه احد منهم فكان ذلك اجماعاً منهم. على انه لا تجب الزكاة فى القدر المشغول بالدين و به تبين ان مال المديون خارج عن عمومات الزكاة ولأ نه محتاج الى لهذا المال حاجة اصلية لأنّ قضاء الدين من الحوائج الاصلية والمالُ المحتاج اليه حاجة اصلية لا يكون مال الزكاة لانه لا يتحقق به الغنى، ولا صدقة الاعن ظهر غنى على لسان رسول الله تشرق، مع انّ ملكه فى النصاب ناقص بدليل انّ لصاحب الدين اذا ظفر بجنس حقه أن يا خذه من غير قضاء ولا رضاء. اله <sup>(1)</sup>

اس کے بعد ہداییہ ج ۱، ص ۱۸۶، بحر الرائق ج ۲، ص ۴۰، جو ہرہ نیرہ ص ۱۳۹، فتادی تا تار خانیہ ج ۲، ص ۵۱، وغیرہ پند رہ کتپ فقہ کی عبار توں کوبطور دلیل نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

ادر تھیک یہی ساری تصریحات دوسری کت معتمدہ دضعیفہ وحواش میں بھی ہیں اور سب کا حاصل بھی یہی ہے کہ جس دین کے مطالبہ کاحن بندوں کو شرعاً حاصل ہے وہ دین وجوب زکاۃ ہے مانع ہے خواہ دین بندے کا ہو جیسے قرض ، مبیع کا دام، عورت کا مہر، وغیرہ ،یا دین اللّٰہ عزوجان کا ہو جیسے زکاۃ وغیرہ اور خواہ دین میعادی ہویاغیر میعادی۔ یہی مذہب حنفی کامسلّم قانون ہے اور یہی اصحاب مذہب کا قول ہے اور فتادی ہند سے میں اسی کو "ظاہر المذہب "کہا گیا ہے جو "ظاہر الرواسے "کی

وكذلك المهر يمنع مؤجّلاًكان أو معجّلاًلاً نّه مُطالَبٌ به، كذا في محيط السّر خسى، وهو الصّحيح على ظاهر المذهب اه ".(٢)

ان فقہی جزئیات سے سب سے اہم بات جو واضح ہو کر سامنے آئی ہیہ ہے کہ دین کے مانع زکاۃ نہ ہونے کی بنیاداس امر پر ہے کہ کوئی بندہ اس کا مطالِب ہے یانہیں۔اگر ہے تووہ مانع زکاۃ ہے ورنہ نہیں۔ دین پر زکاۃ کے تمام مسائل اس ایک محور پر گردش کررہے ہیں لہٰذاہر مقام پر سیہ بنیاد پیش نظرہ نی چاہیے۔ اور فقہا کی اصطلاح میں "مطالبہ "سے مراد ہے :وصولی کا

- (١) بدائع الصنائع، ج:٢، ص:٩، كتاب الزكاة، مطبوعه بركاتٍ رضا، پور بندر، گجرات.
  - (٢) فتاوى عالمكرى، ج: ١، ص: ١٧٣، كتاب الزكاة، الباب الأول

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ) \_\_\_\_ ۳۸۵

تقاضاخواه فوزاہویاکسی وقت مقرر میں ۔ اور انکاریاٹال مٹول کی صورت میں جبر دحبس کاحق بھی حاصل ہو''۔

اس کے بعدایک قومی اشکال ذکر کرنے کے بعداس کا ازالہ مجمی فرماتے ہیں چپنانچہ آپ کے مقالہ کے مل اپر ہے: اشکال قومی: اب یہاں نظر ظاہر کی پوری بحث سے یہ اشکال قومی دار دہوتا ہے کہ جب اصحاب مذہب کا قول یہ ہے کہ دین مؤجل مانع وجوب زکاۃ ہے ، یہی ظاہر مذہب ہے اور یہی متون و شروح و فتادی د غیر پاکتب معتمدہ میں منقول ہے توامام حاکم شہید رشت لینے نے کافی میں یہ صراحت کیے فرمانی کہ دین مؤجل کے باب میں امام اعظم م روایت نہیں اور یہ دین مانع وجوب زکاۃ ہے ، یہی طاہر مذہب ہے اور غیر مانی کہ دین مؤجل کے باب میں امام اعظم م روایت نہیں اور یہ دین مانع وجوب زکاۃ ہے کہ یہ صراحت کیے فرمانی کہ دین مؤجل کے باب میں امام اعظم م روایت نہیں اور یہ دین مانع وجوب زکاۃ بھی ہو سکتا ہے اور غیر مانع زکاۃ بھی ۔ پھر جو اہر الفتادی میں یہ کیے فرما یک ہوتی کہ یہ وجوب زکاۃ سے مانع نہیں ، حتی کہ حضرت صد رالشریعہ در طنتی طلط ہے نے بہار شریعت جلد خامس میں اسے اختیار قرمایا اور کہ یہ وجوب زکاۃ سے مانع نہیں ، حتی کہ حضرت صد رالشریعہ در طنتی طلط ہے نے بہار شریعت جلد خامس میں اسے اختیار قرمایا اور اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنی تقریف کے ذریعہ اس کی تصدیق بھی فرمادی ۔

**ازالۂ اشکال:** یہاں" دین مؤجل" سے مراد" دین مؤجل عرفیٰ " ہے اور " صحقیق حق "میں جس دین کاتھم نقل کیا گیااس سے مراد " دین مؤجّل مشروط " ہے ۔ اس لیے دونوں کے باب میں بیہ فرق احکام ناگزیز ہوا۔ اس کی تشریح بیہ ہے کہ: دین کی تین تسمیں ہیں :(۱) دین حال (۲) دین مؤجل مشروط (۳) دین مؤجل عرفی ۔

**(ا) دین حال:** جس کی ادائگی فی الحال واجب ہواور اس کے لیے کوئی میعاد نہ ہو۔ جیسے عام خری**د دفر** و خ**ت میں** سامان کادام، یاقرض۔

(۲) دین موجل مشروط: جس کی ادائگی میعاد باہمی قرار داد کے ذریعہ معین ہو مثلا کیم رمضان سن ۲۹ صطے کرلیادہائے۔ (۳) دین موجل عرفی: جس کی ادائگی میعاد عرفاً معلوم ہو گراس کے لیے کوئی خاص تاریخ وماہ دسنہ متعیّن نہ ہو، نہ ہی سی فریقین کے در میان طے ہو۔ جیسے آج کے زمانے میں عور توں کا مہر کہ عرفاً سب کو معلوم ہے کہ اس کی ادائگی طلاق یاد فات ک وقت ہوگی گھر یہ سیانحہ س تاریخ،ماہ د سنہ میں ہو گا معلوم نہیں اور نہ ہی کوئی تاریخ ماہ، سنہ مقرر ہو تا ہے۔

یہلے دونشم کے دیون کے بارے میں ظاہر مذہب یہ ہے کہ وہ مانع وجوب زکاۃ ہیں کیونکہ بندے ان دیون کا مطالبہ کرتے ہیں اور عد م ادا گی کی صورت میں حبس اور کم از کم رسوائی کا خطرہ ضرور ہو تاہے جیسا کہ مذہب حنفی کے متون د شروح و فتاوی سے اس کے فقہی شواہد پیش کیے گئے۔

اور دین کی آخری قشم " دین مؤجل عرفی" کے بارے میں صاحبِ معراج کے بقول امام کی روایت یہ ہے کہ مانع وجوبِ زکاۃ نہیںِ اور جواہر میں اسی کوضحِح فرمایا۔

ادر امام حاکم شہید رطنت کی بقول اس بارے میں امام سے کوئی ردایت نہیں ادر اس میں وجوب زکاۃ نیز عدم و جوب دونوں کا احمال ہے۔ اور تطبیق یوں ہوگی کہ امام سے اس بارے میں ردایت ظاہرہ نہیں ہے جس سے ان کا مذہب معلوم ہو، اور بیہ ردایت نادرہ ہے جس کوامام کا مذہب نہیں کہا جاسکتا۔ اب حکم کا مدار عرف پر ہوگا کہ جہاں ایسے دین کا مطالبہ ہو تا ہودہاں مانع د جوبِ زکاۃ ہو گااور جہاں عاد تٰا س کا مطالبہ نہ ہودہاں مانع و جوب زکاۃ نہ ہوگا، مہر مؤجل کے تعلق

اس کے لحاظ سے انھوں نے تحکم جاری فرمادیا۔ رہ گئی بیہ بات کہ نظر ظاہر کی مکمل بحث دین مؤجل عرفی سے تعلق رکھتی ہے۔ اس کی دلیل بیہ ہے کہ طحطادی، شائ اور قہستانی میں جو اہر کی جس عبارت کے پیش نظر دین مؤجل کے مانع و جوب زکاۃ نہ ہونے کی تصحیح نقل کی گئی ہے وہ مہر مؤجل کے بارے میں ہے جیساکہ فتادی ہند بیہ کی درج ذیل عبارت اس کی شاہدہے:

وذكر البز دوى في شرح الجامع الكبير: قال مشايخنا ر حمهم الله تعالىٰ في رجل عليه مهر مؤجل لإمرأته وهو لا ير يد اداءه لا يجعل مانعا من الزكاة لعدم المطالبة في العادة و انّه حسن ايضا لهكذا في جواهر الفتاويٰ اهِ ٣.()

اس عبارت سے بیدامر بہت واضح ہوکر سامنے آجاتا ہے کہ جو اہر الفتاوی میں خاص مہر مؤجل کا بیر تھم بیان کیا گیا۔ کہ وہ وجوب زکاۃ سے مانع نہیں ، کیوں کہ بیویاں عادتا اپنے مہر کا مطالبہ نہیں کرتیں ، بیہ قول ہمارے مشانخ کا ہے جو بلا شبہہ قول حَسن ہے اور اسی مہر مؤجل کے مسئلے سے دین مؤجل کے تھم کی تخرن کی گئی ہے۔ اس لیے بیہ بات و ثوق سے کہی جا سکت ہے کہ بیہاں " مؤجل "سے مراد" موجل عرفی " ہے کیوں کہ مہر کے اس مسئلے میں مؤجل سے مراد مؤجل عرفی ہی جو بلا

ولو كان عليه مهر لامرأته وهو لا يريد اداءه لا يجعل مانعامن الزكاة، ذكره في التحفة عن بعضهم لأنه لايعد ه دينا و ذكر قبله: "مهر المرأة يمنع مؤجلا كان او معجّلا، لا نها متى طلبت اخذته". وقال بعضهم: ان كان مؤجّلا لا يمنع لأنّه غير مطالب به عادة. انتهلى. و هذا يفيد أن المرادالمؤجّل عرفاً ، لا شرطاً مصرحاً به وإلا لم يصح قوله: لا نّها متى طلبت اخذ ته "ولا"بانّه غير مطالب به عادة" لأنّ هذا في المعجل لا المؤجل شرطا، فلا معنى لتقييد عدم المطالبة فيه بالعادة اه".()

جب اصل میں مؤجل سے مراد ''مؤجّل عرفی'' ہے تو فرع میں بھی مؤجّل عرفی ہی مراد ہو گا اس لیے کافی، جو اہر، معراج، در مختار و قہستانی وغیرہ میں جو بیہ کہا گیا ہے کہ دین مؤجل مانع و جوب ز کاۃ نہیں ، اس سے مراد بیہ ہے کہ دین مؤجّل عرفی مانع و جوب ز کاۃ نہیں مگر بیہ اس وقت ہے کہ بیہ عادت ہو کہ ایسے دین کا مطالبہ نہ کیا جا تا ہو جیسے عورت کا مہر مؤجل جو عرفاً موت یا طلاق تک مؤخر ہو تا ہے۔

الغرض التفصيل سے بيہ امر بخونې واضح ہو گيا کہ نظر ظاہر کی بنياد جن جزئيات پر رکھی گئی ہے وہ سب دين مؤجل عرفی

- فتاوىٰ عالمگيرى، ج: ١، ص: ١٧٣، الباب الأول من كتاب الزكاة.
  - (٢) فتح القدير، ج:٢، ص: ١٢٠، ج:٢، ص: ١٧٣، كتاب الزكاة

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 212 ادر مہر مؤجل عرفی کے بارے میں ہیں جب کہ ہمارے زیر بحث مسلے میں بینکوں کے قرض '' دین مؤجل مشر وط '' کے افراد سے ہیں ادر دونوں کے احکام میں کھلا ہوافرق ہے ۔اس لیے آگر دین مؤجّل عرفی وجوب ز کاۃ سے مانع نہ ہو تواس ۔ے بیر لازم نہیں آتا کہ دین مؤجل مشردط بھی وجوب زکاۃ سے مانع نہ ہوگا، بلکہ اجماع صحابہ اور ظاہر مذہب جنفی کے پیش نظرتکم یہی ہوگا کی دین مؤجل مشروط وجوب زکاۃ سے مائع ہے۔ لہذا بینکوں کے میعادی قرض بھی وجوب زکاۃ سے مائع ہیں۔ (ب) ایں طرح کا طویل المیعاد قرض لینے ولا شخص صرف سال رواں کی اقساط کو وضع کرکے مابقیہ مال کی زکاۃ ادا کرے گا اگروہ بقدر نصاب ہو۔ یہ موقف ۱۲ مقالہ نگار حضرات کا ہے۔ ان کے اساب گرامی درج ذیل ہیں: ا\_مفتى محمد حبيب الله خال مصباحي، فضل رحمانيه، بلرام يوريه ٢\_مفتى آل مصطفى مصباحي جامعه امجدييه، گھوسي\_ ٣- مولاناصدرالورى قادرى، جامعه اشرفيه، مبارك بور-٧- مولانا نفيس احدمصباح، جامعه اشرفيه، مبارك بور-٥- فتى ابرار احمد امجدی بر کاتی، مرکز تربیت افتا،اوجھا تنج۔۲۔ مفتی اخترحسین قادری، دارالعلوم علیمیہ، جمداشاہی۔۷۔ مولانا زاہد علی سلامی، جامعہ انثر فیہ، مبارک یور ۸ ۔ مولانا شمشاد احمد مصباحی، جامعہ امجد بیہ رضوبیہ، گھوسی ۔ ۹ ۔ مولانا رضاءالحق انثر فی مصباح، جامع اشرف، کچھو چھہ شریف۔ • ۱۔ مولانا رفیق عالم رضوی مصباحی ، جامعہ نور بیہ رضوبیہ ، بر ملی شریف۔ ا۱۔ مولانا محمد عالمگیر رضوی مصباحی ، دارالعلوم اسحاقیہ ، جو دھ پور۔ ۲ا۔ مولانااحمد رضائظمی مصباحی ، تنویر الاسلام ، امر ڈو بھا۔ ان حضرات کے دلائل کا حاصل بیہ ہے کہ اس طرح کے طویل المیعاد قرض جو تحارت تعمیر مکان، اور گاڑی وغیرہ کے لیے دیے جاتے ہیں ان کی ماہانہ، ششاہی پاسالانہ قسط کاہی مطالبہ ہوتا ہے اور مقروض ایک سال میں اس قسط کے سوا دینے کاارادہ بھی نہیں رکھتاہے۔اس لیے صرف سال رداں کی قسط ہی دضع کی جائے گی ادر باقی مال پر اگر بقدر نصاب ہوز کا ۃ واجب ہوگی جیساکہ میعادی مہرے بارے میں فقہاے کرام نے حکم فرمایا ہے۔ 🛠 فتاوی ہندیہ میں ہے:

قال مشائخُنا رحمهم الله تعالىٰ في رجل عليه مهر مؤجل لامرأته وهو لا ير يدا داءه لا يُجعل مانعاً من الزكاة لعدم المطالبة في العادة و أنه حسن أيضا ،كذا في جوا هر الفتاوىٰ .() \* بېارشريعت ميں بے :

جودَین میعادی ہودہ مذہب صحیح میں وجوب زکاۃ کامانع نہیں۔ چونکہ عاد تا دین مہر کا مطالبہ نہیں ہو تالہٰذااگر چہ شوہر کے ذمہ کتنا ہی دین مہر ہوجب دہ مالک نصاب ہے زکاۃ واجب ہے خصوصام ہر موخر جوعام طور پر یہاں رائج ہے جس کی اداکی کوئی میعاد نہیں ہوتی ،اس کے مطالبہ کاعورت کواختیار ہی نہیں جب تک موت یاطلاق واقع نہ ہو"۔ (۲) بند سونتج القدیر میں ہے:

- (١) فتاوىٰ عالمگيرى، ج: ١، ص: ١٧٣، كتاب الزكاة، الباب الأول
  - (٢) بهارِ شريعت، حصه: ٥، ص: ١٤

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 📜

لو كان عليه مهر لا مرأته وهو لا ير يد أداء ه لا يُجعل مانعاً من الزكاة، ذكره في النحفة عن بعضهم لا نه لا يَعْدُ دَيناً .(!) \* الحيط البرماني مي ب:

قيل في دَين المهر: إنّه يمنع الزكاة كسائرا لديون، و قيل: إن كان من نية الزوج أنها متى طالبته تلقا ها بلطف و يقرها أنه متى صادف مالاً لا يبطل حقها يمنع و جوبَ الزكاة كسائرا الديون، وإن كان من نيته أنه متى طالبته ضربها و تلقا ها بالإنكار لا يمنع و جوبَ الزكاة". (٢) برائع المنائع من بي:

وقيل : المهر المؤجل لا يمنع لأنه غير مطالَب به عادة بخلاف المعجّل، و قيل: إن كان الزوج على عزم الأداء منع وإلا فلا، لأنه لا يَعُدُّ دَينا كذا في غاية البيان. (<sup>٣)</sup> فتاوى رضوي عي ب: فتاوى رضويه عي ب:

آج کل عور توں کا مہرعام طور پر موخر ہو تاہے جس کا مطالبہ بعد موت یاطلاق ہو گا، مرد کواپنے تمام مصاررف میں سبھی خیال بھی نہیں آتا کہ مجھ پر دَین ہے ایسامہر مانع وجوبِ زکاۃ نہیں ہو تا''۔<sup>(ھ)</sup>

- ۲ تاتار ظانیہ میں ہے: ذکر مجد الأئمة السر خسی عن مشائخه أنه لايمنع. (\*)
- شامى ميں ہے:
  (قوله: أو موجلا الخ )؛ عزاه في المعراج إلى شرح الطحاوى وقال عن أبي حنيفة لا يمنع،
  - (۱) فتح القدیر، ج:۲، ص:۱۷۳
    (۲) المحیط البرهانی، ج:۲، ص:۲۹۷
    (۳) بدائع الصنائع، ج:۲، ص:۹٤، کتاب الزکاة، برکات رضا، پور بندر، گجرات
    (۳) البحر الرائق، ج:۲، ص:۳۵۷، اوائل کتاب الزکاة، دار الکتب العلمية، بيروت
    (۵) فتاوي رضو يه، ج:٤، ص:۲۱، کتاب الزکاة، مطبوعه: رضا اکيدمی، ممبئی
    (۲) تتار خانيه، ج:۲، ص:۲۲

"ለለ

سے کرنے والے موجود بچپ 'وکتپ فقہ کی صراحت نے مطابق جینا حصہ دین سے سعوں ہے اسے مصہ یں زکاۃ داجب نہیں۔لیکن یہاں صرف اصل قرض کا اعتبار ہو گا سود کا نہیں ، کیونکہ وہ شرعاًداجب الا دانہیں ۔ ہاں!اس

- (۱) رد المحتار، ج:۳، ص:۱۷۷، كتاب الزكاة، دار الكتب العلمية، بيروت
  - (۲) فتح القدير، ج:۲، ص:۱۲۰

| (~9.        | (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم )                                                                                                                                                                     |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یں اثرانداز | سلسلے میں سے گنجائش نکالی جاسکتی ہے کہ سال بھر تک اداکی جانے والی اقساط کو دجوب زکاۃ یا مقدارِ زکاۃ م                                                                                                                  |
| بارے میں    | ماناجائے اس طرح کہ بینکوں سے ملنے والے اس طرح کے قرض میعادی دَین ہوںً ، کیوں کہ قرض کے                                                                                                                                 |
| کی جو علت   | اگرچہ بیہ مسئلہ ہے کہ وہ میعاد مقرر کر دینے سے میعادی نہیں ہوجاتا ہے، مگر قرض کے میعادی نہ بننے                                                                                                                        |
|             | بیان کی گئی ہے وہ غیرمسلم بینکوں سے لیے جانے دالے قرض میں منتفی ہے۔ ہدایہ میں سے:                                                                                                                                      |
| صح لأنه     | كل دَين حالٍّ إذا أجله صاحبه صار مؤجلا لماذكرنا إلا القرض فان تاجيله لا يع                                                                                                                                             |
| كالوصى      | إعارة وصلة في الابتداء حتى يصح بلفظ الإعارة، ولا يملكه مَن لا يملك التبرع                                                                                                                                              |
| لاجبر فی    | والصبي، ومعاوضة في الانتهاء، فعلى اعتبار الإبتداء لا يلزم التاجيل كما في الإعارة إذ ا                                                                                                                                  |
|             | التبرع وعلى اعتبار الانتهاء لا يصح، لأنه يصير بيع الدراهم بالدراهم نسيئة وهو ربا                                                                                                                                       |
| يعادى رئين  | کیکن چوں کہ بیہ میعاد مسلم کے حق میں مفید ہے لہٰذا یہاں سود کا تحقق نہ ہونے کی دجہ سے اس قرض کو م<br>ص                                                                                                                 |
|             | ہوناچاہیےاور جو دَین میعادی ہودہ مذہب محج میں دجوب زکاۃ سے مانع نہیں "۔                                                                                                                                                |
|             | ۱۳ سال سوال کے جواب میں مفتی محمد ایوب نعیمی ، مراد آباد نہ پایت اختصار کے ساتھ دو ٹوک جواب ار                                                                                                                         |
| نی چاہیے۔   | ہیں:طویل المیعاد قرض کے مالع نہ ہونے پر ہی فقراد مساکین ادر دیگر ستحقین کا بھلاہے۔ ترجیحاس کو ہو                                                                                                                       |
| _           | والتدسيحانه وتعالى اعلم _                                                                                                                                                                                              |
| ، ہوسکتا ہے | <b>کیا قرض میعادی ہو سکتا ہے:</b> جواب نمبر ۲ کے سلسلے میں ضمنا ایک مسئلہ یہ بھی آیا کہ قرض میعادی                                                                                                                     |
| 4           | ياسيں؟ سريد بريدا بريد سريد محد و                                                                                                                                                                                      |
| •           | اس باب میں اکثر شرکا اس امر پر متفق ہیں کہ اصل مذہب یہی ہے کہ قرض کی میعاد مقرر کرنا کیچے نہیں                                                                                                                         |
|             | اس میں میعاد مقرر کر بھی دی جائے تو شرعاً مقرض پر میعاد لازم نہیں ہوگی، وہ جب چاہے مطالبہ کر سکتا ہے ۔<br>تقدیب اس میں میعاد مقرر کر بھی دی جائے تو شرعاً مقرض پر میعاد لازم نہیں ہوگی، وہ جب چاہے مطالبہ کر سکتا ہے ۔ |
| ن میں سے    | صورتیں ایسی ہیں جن میں میعاد مقرر کرنا کیچ ہے اور میعاد لازم بھی ہوجاتی ہے لیکن قرض کی صورت مسئولیہ اا<br>ب                                                                                                            |
|             |                                                                                                                                                                                                                        |
|             |                                                                                                                                                                                                                        |
| غير لازم    | لزم تاجيلُ كل دَين إلا القرض، فلا يلزم تا جيله أي إنه يصح تعجيلُه مع كو نه                                                                                                                                             |
|             | فللمقرض الرجوع عنه.(٢)                                                                                                                                                                                                 |
| ٤,          | بدایی میں ہے:                                                                                                                                                                                                          |
| صح لانه     | كل دين حالٍّ إذا أجَّله صاحبُه صار مؤجلًا لما ذكرنا إلا القرض، فإن تاجيله لا ي                                                                                                                                         |
|             |                                                                                                                                                                                                                        |

(٢) در مختار ورد المحتار، ج:٧، ص: ٣٨٤، دار الكتب العلمية، بيروت

| ( | <b>m91</b> | ) | جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) |
|---|------------|---|------------------------------------------------|
| : |            |   |                                                |

إعارة و صلة في الا بتداءحتى يصح بلفظة الاعارة ، ولايملكه من لايملك التبرع كالوصى والصبى،ومعاوضة في الانتهاءفعلى اعتبار الابتداء لا يلزم التاجيل فيه كما في الإعارة إذ لا جير في التبرع، وعلى اعتبار الانتهاءلا يصح لأنه يصير بيع الدراهم بالدر اهم نسيئة وهو ربا.<sup>(1)</sup>

ولو شرط الأجل في ابتداء القرض صح القرض و بطل الأجل، ولومات المقرض فأتَّجل ورثته، صرَّح قاضي خان بأ نه لا يصح كما لو أتَّجلَ المقرض، وقول صاحب المبسوط: ينبغى أن يصح على قول البعض لا يعار ضه ولا يفيد مايعتمد عليه ولا فرق بين أن يوتجل بعد استهلاك القرض أو قبله وهو الصحيح.<sup>(r)</sup>

فلا يلزم تاجيله إلا في أربع: إذا كان محجوراً، أو أحاله على آخر فأجّله المقرض، أو أحاله على مديون مؤجل دينه، والرابع الوصية، أو صى بأن يقرض من ماله ألف درهم فلا نا إلى سنة فيلز م من ثلثه و يسا مح فيها نظرا للموصى، أو أوصى بتاجيل قرضه الذي له على زيد سنة فيصح و يلزم.(٣)

الج بہار شریعت میں ردالمخبار کے حوالے سے ب

قرض دار نے قرض خواہ سے تنہائی میں کہا کہ اگرتم مہلت نہ دوگے تومیں اس قرض کا اقرار ہی نہیں کروں گا۔ اس نے گواہوں کے سامنے میعادی دئین کا اقرار کیا تومیعاد صحیح ہے۔ (۳)

لیکن بایں ہمہ اس امر میں اختلاف ہے کہ اگر مقرض مطالبۂ قرض کوجواس کا پناخق ہے موخر کرکے قرض دارے لیے اس کی ادائگی کی کوئی میعاد مقرر کردے تواس صورت میں قرض بھی باب زکاۃ میں دیگر دیون معجلہ کی طرح ہوجائے گایانہیں ؟ اس میں بھی مقالہ نگار حضرات تین حصوں میں منقسم نظر آتے ہیں :

(ا) وہ حضرات جن کا موقف **(الف)** کے تحت بیان کیا گیا ہے وہ مُقرض کی طرف سے تا <sup>حیا</sup>ں کی تقدیر پر بھی قرض کو دیگر دُیون مُؤجّلہ کی طرح تسلیم نہیں کرتے ہیں اور دلیل میں وہ تمام عبارتیں پیش فرماتے ہیں جو اُبھی ذکر کی گئیں بلکہ ان میں قاضی شہید عالم رضوی ، بر ملی شریف فرماتے ہیں کہ دُین مُؤجّل بھی مانِع وجوب زکاۃ ہے۔ چپانچہ وہ '' رفع اشتباہ ''

- (۲) فتح القدير، ج:۲، ص:۶۸٤
- (۳) در مختار علیٰ هامش رد المحتار، ج:۷، ص:۳۸٤
  - (۴) بهارِ شريعت، حصه: ۱۱، ص: ۱۲۸

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 1-91 کے عنوان کے تحت رقم طراز ہیں:

"معراج میں شرح طحاوی کی طرف منسوب کرتے ہوئے کہا کہ امام ابو حنیفہ سے مروی ہے کہ دَین موّج کی الع وجوب زکاۃ نہیں ہے، اور صدر شہید کاقول نقل کیا کہ اس بارے میں امام ابو احنیفہ سے کوئی روایت نہیں، لہٰذاان دونوں قولوں میں تعارض ہوا۔ البتہ قہستانی نے جواہر سے جوزیادہ کیا" یعنی الصیح أنه غیر مانع "اس کا مفادیہ ہے کہ دَین موّج کی مائع وجوبِ زکاۃ نہیں ۔ لیکن ہدایہ، عنایہ، خانیہ، در مختار اور البحر الرائق میں دَین مطالب من جانب عباد خواہ محجّل ہوی موَجِّل دونوں کومانی وجوب قرار دیا اور اختلاف کا اصلاح کی نہ کیا۔ شرح ملاک منا جون میں کہ میں میں میں مائع پر عدم وجوبِ زکاۃ کو مطلقا اجماع کہا، ہدایہ اگر جو صور تأثر حصی نہ کیا۔ شخص متون میں معدود کا مانی علیہ الرحمہ نے مشغول بالدین ہو عدم او جوبِ زکاۃ کو مطلقا اجماع کہا، ہدایہ اگر جہ صور تأثر حصی نہ کیا۔ شی متون میں معدود کا مانی علیہ الرحمہ نے مشغول بالدین

ایک امام برہان الحق والدین فرغانی صاحبِ ہدایہ ہیں جن کی جلالتِ ِشان آفتابِ نیم روز وماہِ تابِ نیم ماہ سے اظہر،ایک امام محقق علی الاطلاق کمال الدین ابن الہام ہیں جن کی نسبت علماکی تصریح کہ پایہ اجتہا در کھتے ہیں، یہاں تک کہ ان کے بعض معاصرین انھیں لائق اجتہا دکہتے ہیں حالاں کہ معاصرت دلیل مُنافرت ہے۔ ر دالمختار میں ہے:

قد منا غير مرة أن الكمال من أهل التر جيح كما أفا ده في قضاء البحر، بل صرح بعض معاصريه بأنه من أهل الاجتهاد.

ایک امام علامہ فقیہ اکنفس قاضی خاں ہیں جن کی نسبت علمافرماتے ہیں:ان کی صحیح اوروں کی صحیح پر مقد م ہے۔ غمز عیون البصائر میں ہے:

في تصحيح القدروي للعلا مة قاسم أن ما يصححه قاضي خال من الأقوال يكون مقدما على ما يصححه غير ه لأ نه كان فقيه النفس.

اور فرماتے ہیں:ان کی صحیح سے عدول نہ کیا جائے۔ردالمخار میں ہے: کن علی ذِکر مما قالو الا یعدل عن تصحیح قاضي خاں فإنّه فقیه النفس۔<sup>(1)</sup>

اب راجح یَّتِی ہوا کہ دین مؤجّل بھی مانع وجوبِ زکاۃ ہے۔ (۲) وہ حضرات جن کا موقف (ب) کے تحت بیان کیا گیا ہے وہ مقرض کی طرف سے تاجیل کی تقدیر پر قرض کو بابِ زکاۃ میں دیگر دیون مُؤجّلہ کی طرح مانتے ہیں اور اس پر درج ذیل دلائل پیش فرماتے ہیں: \*\* فتح القد بر میں ہے:

| (max)                                                                                    | $\overline{}$ |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) )                                            | (جديد         |
| یہ صراحت ہے کہ فتویٰ امام محمد کے قول پر ہے کہ ایسافعل جائز نہیں ۔                       | ******        |
| تنویرالابصار و در مختار و دُر روغرر وجوہرہ وغیرہامیں ہے:                                 |               |
| واللفظ للأوَّلَين:                                                                       |               |
| وأما الحيلة لدفع ثبوتها ابتداء فعند أبي يوسف لا تكره، و عند محمد تكره، و يفتي بقول       |               |
| وسف في الشفعة و بضده وهو الكراهة في الزكاة. ()                                           | أبي يو        |
| غمزالعيون ميں ہے:                                                                        | ••••          |
| الفتوى على عدم جواز الحيلة لإسقاط الزكاة، وهو قول محمد رحمه الله تعالىٰ وهو المعتمد. (٢) |               |
| غمزالعيون ميں تا تارخانيہ ہے ہے:                                                         | ••••          |
| كان ذلك مكر وها عند الإمام و محمد. ﴿رحمهما الله تعالى ﴾                                  |               |
| خزابته المفتين میں فتادی کبری ہے ہے:                                                     | ••••          |
| والحيلة في منع و جوبِ الزكاة تكره بالإجماع.                                              |               |
| فتاویٰ عالمگیری میں ہے:                                                                  | •*•           |
| مذهب علمائنا أن كل حيلة يحتال بها الر جل لإ بطال حق الغير أولاد خال شبهة فيه فهي         |               |
| وهة اه. (٣)                                                                              | مكر           |
| حديقة نديديل ب                                                                           | **            |
| الحيلة إذا كانت على تحريم حلال أو تحليل حرام أو إبطال حق أو تحقيق باطل فهي حرام          |               |
| خلاف وإنما الخلاف في الحيلة إذا فعلت مع كو نها حراما. <sup>(٣)</sup>                     | بلا .         |
| ردالمخار میں ہے:                                                                         |               |
| وإذا فعله « أي إلا ستملاك » حيلة لدفع إلوجوب كأن استبدل نصاب السائمة بآخر                |               |

وإذا فعله ﴿ أى الاستهلاك ﴾ حيلة لدفع الوجوب كان استبدل نصاب السائمة باخر أو أخر جه عن ملكه ثم أدخله فيه. قال أبو يوسف: لا يكره لأنه امتناع عن الوجوب لا إبطال حقّ الغير، و في المحيط: أنه الأصح. وقال محمد: يكره و اختار ه الشيخ حميد الدين الضرير لأن فيه إضر ارًا با لفقراء و إبطالَ حقهم مآلا، و كذا الخلاف في حيلة دفع الشفعة قبل و جو بها، و قيل: (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

الفتوى في الشفعة على قول أبي يوسف، و في الزكاة على قول محمد، و هذا تفصيل حسن. (١)

## تیسرا، چوتھاسوال اوران کے جوابات

تیسر اسوال: بڑے نیجارجن کے بزنس کروڑوں میں چل رہے ہوتے ہیں دہاپنے بزنس کے لیے قرضوں پر قرض لیتے رہتے ہیں۔ اگران کا دس لاکھ بزنس میں لگاہوا ہے تو دس بارہ لاکھ کا بینک کا قرضابھی ہو تا ہے اور سات یا آٹھ لاکھ بینک سیلینس بھی۔ پھر دہ کیسے زکاۃ نکالیس گے ؟

**چو تھا سوال:** بعض لوگ کاریا موٹر سائیکل یائتی وغیرہ بھی قرض سے لیتے ہیں مگراس کی مدت ادا کچی پانچ سال کو محیط ہوتی ہے۔ مثلاا یک کارکس نے ۲۵ رہزار کی خریدی، اس کی مدت ادا گچی پانچ سال ہے اور اس کی ماہانہ قسط پانچ سوہوتی ہے۔ اس طرح خریدار پانچ سال میں اس کوادا کر چکا ہوتا ہے۔ اس دوران وہ اپنے مکان کی قسطیں بھی ادا کر رہا ہوتا ہے اور بزنس بھی کرتا ہے۔ مزید بینک سیلینس بھی رکھتا ہے۔ اس صورت میں زکاۃ کسے نکالے ؟

ان دونوں سوالوں کے جواب میں مندوبین کرام تین خانوں میں بٹے ہوئے ہیں۔

**الف:**مقدارِ قرض سے زائد مال کی زکاۃ اداکرے بشرطیکہ وہ زائد مال بقدرِ نصاب ہو۔ بیہ موقف ۷ ر مقالہ نگار حضرات کاہے۔ان کے اسا*ب گر*امی درج ذیل ہیں:

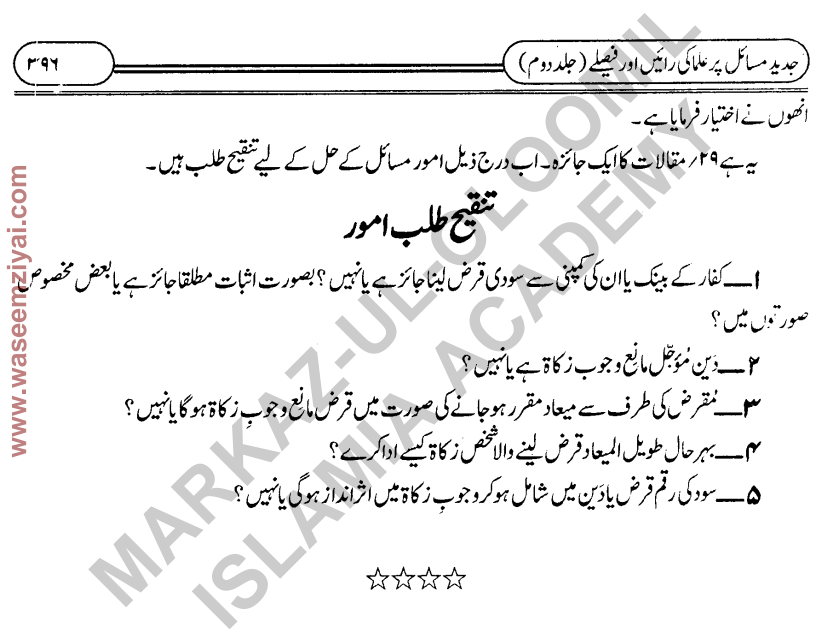
ا۔ مفق محمد نظام الدین رضوی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور۔۲۔ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، ضیاءالعلوم، کچنی باغ، بنارس۔۳۔ مفتی انفاس الحسن حیثتی، جامعہ صمریہ، پھیچھوند شریف ۔۳۔ مولانا قاضی شہید عالم رضوی، جامعہ نور بیہ، بریل شریف۔۵۔ مولانا ابرار احمد عظمی، دارالعلوم نداے حق، امبیڈ کر نگر۔۲۔ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی، سراج العلوم،

**ب:** پورے مال سے سالِ رواں کی اقساط وضع کرکے مابقیہ کی زکاۃ اداکرے بشرطیکہ وہ بقدرِ نصاب ہو۔ یہ موقف ۸؍ مقالہ نگار حضرات کا ہے۔ان کے اسمابِ گرامی درج ذیل ہیں:

ا - مفتی محمد حبیب الله خال مصباحی، فضل رحمانیه، بلرام بور - ۲ - مولانا نفیس احمد مصباحی، جامعه انثر فیه، مبارک بور -۲ - مولانا صدر الوری قادری، جامعه انثر فیه، مبارک بور - ۲ - مولانا محمد نظام الدین قادری، دارالعلوم علیمیه، جمداشا، ی - ۵ - مولانا رفیق عالم رضوی مصباحی، جامعه نوریه رضوبیه، بر ملی نثریف - ۲ - مولانا رضاءالحق انثر فی مصباحی، جامع انثر ف ، کچوچه شریف -2 - مولانا محمد عالمگیر رضوی مصباحی، دارالعلوم اسحاقیه، جوده بور - ۸ - مولانا رضاءالحق انثر فی مصباحی، جامع انثر ف ، کچوچه شریف -2 - مولانا محمد عالمگیر رضوی مصباحی، دار العلوم اسحاقیه، جودهه بور - ۸ - مولانا احمد رضااطهی مصباحی، تنویر الاسلام، امر دوبها -2 - مولانا محمد عالمگیر رضوی مصباحی، دار العلوم اسحاقیه، جوده بور - ۸ - مولانا احمد رضااطهی مصباحی، تنویر الاسلام، امر دوبها -

ت: ار مقالہ نگار حضرات نے ان دونوں سوالوں سے تعلق الگ سے کوئی صراحت نہیں فرمائی لیکن ان کے مقالت پڑھنے سے یہ امر بخونی داضح ہوجاتا ہے کہ اس مسئلہ میں ان حفرات کا موقف وہی ہے جو سوال نمبر ۲ کے جواب میں

(1) رد المحتار، ج: ٣، ص: ٢٠٨، كتاب الزكاة، باب زكاة الغنم، دار الكتب العلمية، بيروت



یدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے ( جلد دوم طويل الميعاد قرض يرزكاة كاحكم **د پہلے سوال کے جواب میں یہ** فیصلہ ہواکہ ایسے بینک پائمپنی کونفع دینے کی شرط پر قرض لینانا جائز د حرام ہے خواہ ادائگی قرض کی مدت مختصر ہویا طویل ۔ لیکن بعض صور توں میں جواز ہے۔ وہ صورتیں سے ہیں: 🛈 اگر کسی شخص کے ق میں ضرورت شرعیہ تقق ہے اور بے نفع دیے قرض ملنے کی صورت نہیں تواس کے لیے بقدر ضرورت ایساقرض لیناجائزے خواہ وہ قرض ابتداءً ہویاقرض پر قرض ہو۔ 🕑 اگر بیہ یقین یاخن غالب ہو کہ قرض نہ لیا توانکم ٹیک دینا پڑے گاجس کی مقدار اس رقم سے زیادہ ہوگی جو قرض لینے کی صورت میں مزید دینی پڑے گی،ایسی صورت میں بھی مذکورہ قرض لینے کاجواز ہے۔ اگر کسی کو مکان یا ذکان کی حاجتِ شرعیہ ہے اور اسے بیہ معلوم ہے کہ اگر کرایے پر مکان لے توبیس پیپیں سال کے کراپے میں بڑی خطیر رقم دینی پڑنے گی، ادر اگر بینک سے قرض لے کر مکان خربیے تواس سے کم میں مالک ِ مکان ہو جائے گااور آئندہ کرابیہ دینے کی بھی کوئی فکر نیہ ہوگ۔ ایسے شخص کواگرخان غالب ہو کیہ وہ قرض کی تمام قسطیں پابندی سے اداکر لے گاتواہے بھی اس طرح کا قرض لینے کی اجازت ہے۔ درج بالااحكام کے مآخذ ہیے ہیں۔ حديث شريف مي ب: "لا ربوابين المسلم والحربي.<sup>(()</sup> ردالمخارميں ہے: "قال في الشر نبلالية: و من شر ائط الر با عصمة البدلين."<sup>(r)</sup> (١) نصب الراية في تخر يج أحاديث الهداية، كتاب البيوع، باب الربا، ج: ٤، ص: ٨٣ (٢) رد المحتار، ج:٧، ص:٣٩٩، كتاب البيوع، باب الربا. دار الكتب العلمية، بيروت

(۱) ردالمحتار، او اخر باب الربا قُبيل باب الحقوق، ج:٤، ص:٩ • ٢ ، دار الكتب العلمية، بيروت (۲) بدائع الصنائع، ج:٢،ص:٩، بركات رضا، پور بندر، گجرات (٣) تبيين الحقائق، ج:٢،ص:٢٤، كتاب الزكاة، بركات رضا، پور بندر، گجرات

(۵) جامع الرموز للقهستاني، ص: ١٨٥، ج: ١، كتاب الزكاة والعلة، دار الكتب العلمية، بيروت

(٢) بهار شريعت، حصه:٥، ص:٩٧٩، مكتبة المدينه.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

لأنها متى طلبت أخذته". وقال بعضهم: إن كان مؤجلاً لايمنع؛ لأنه غير مطالب به عادة. انتهى . وهذا يفيد أنّ المراد المؤجل عرفًا. لاشرطًا مصرّ محا به وإلا لم يصح قوله: "لأنها متى طلبت أخذته" ولا "بأنه غير مطالب به عادة" لأن هذا في المعجل، لا المؤجل شرطا، فلا معنى لتقييد عدم المطالبة فيه بالعادة .اه "<sup>(1)</sup>

الغرض ان عبار توں کا حاصل میہ ہے کہ ایسادین جو عرفاً مؤجل ہو یعنی عادۃ جس کا مطالبہ نہ ہو تا ہو، نہ ہی آد ہی اسے اپنے ذمہ دین سمجھتا ہودہ دجوبِ زکاۃ سے مانع نہیں جیسے زوجہ کا مہر مؤجل جو عرفاً موت یاطلاق تک مؤخر ہو تاہے۔

مگر بینکوں کے دیون کا حال اس سے جدا ہے۔ یہاں مدیون اچھی طرح تجھتا ہے کہ میرے ذمہ بینک کا دین ہے جسے میں نے ادانہ کیا توجائداد نیلام ہو سکتی ہے اور بینک ایک زبر دست مطالب بھی ہے کہ وہ عدم ادایگی کی صورت میں جائداد نیلام کرکے اپنادین وصول کرنے کی قوت رکھتا ہے ، مگر ایک کمبی مدت تک صرف اس لیے چھوٹ دیتا ہے کہ مثلاً بیس لاکھ کی جگہ بائیس لاکھ دصول کر سکے ۔ اس لیے بینکوں کا قرض سہر حال وجوب زکاۃ سے مانع ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم ۔

بادی انتظرمیں یہال ایک اور فرق سامنے آتاہے وہ سے کہ قرض دین قوی ہے اور مہر دین ضعیف جیسا کہ عامۂ کتپ فقہ میں اس کی صراحت ہے، لیکن سے فرق یہال مفید نہیں اس لیے کہ دین کے قومی یاضعیف ہونے کا اثر''قرض خواہ'' پر وجوبِ زکاۃ کے سلسلے میں پڑتاہے۔اور مدیون یامقروض کوتو بہر حال اسے زکاۃ کے حساب سے وضع کر لینے کی اجازت ہے۔

**سوال:-**آخر میں ایک سوال یہ پیش ہوا کہ مدیون پر جو دین ہے وہ تواپنے مال سے وضع کرکے بقیہ کی زکاۃ دے گا مگراس پر بینک کی طرف سے جو زائد مال دیناظلماًلازم ہور ہاہے اس کواپنے مال سے دضع کرے گایاد ضع نہ کرکے اس کی بھی زکاۃ دے گا؟

**جواب:-**اس کے جواب میں یہ بتایا گیا کہ زائدمال جو ظلماً دینالازم ہور ہاہے وہ مانع زکاۃ نہیں ، مستقرض اس کی زکاۃ اداکرے۔ ہند سے کتاب الزکاۃ میں ہے:

لو كان الدين خراج أرض يمنع وجوب الزكاة بقدره. وهذا إذا كان خراجا يوخذ بحق وكان تمام الحول بعد إدراك الغلّة، وأما إذا كان قبل إدراكها فلا. وما يؤخذ بغير حق لا يمنع وجوب الزكاة مالم يوخذ منه قبل الحول." (٢)

**ایک سوال بیہ تھاکہ**ا بسے تاجرجن کے ذمہ بینکوں دغیرہ کا قرض بھی ہو تاہے وہ زکاۃ کسے نکالیں ؟ **اس کا جواب میہ ہے کہ**ایی شخص مالِ تحارت کی قیمت ، بینک بیلنس ، اپنے گھراور جیب دغیرہ میں موجو دروپے اور

- (۱) فتح القدير، ج: ۲ص: ۱۷۳، كتاب الزكاة، بركات رضا، پور بندر
  - (٢) فتاوىٰ هنديه، كتاب الزكاة، ج: ١، ص: ١٧٣، كوئته، پاكستان

ፚፚፚፚ

(۱) تبيين الحقائق، كتاب الركاة، باب زكاة المال، ص:٧٤، ج: ُ، بركات رضا، پور بندر (۲) فتاوي رضو يه، كتاب الزكوة، رساله تجلي المشكوة لا نارة اسئلة الزكوة، ج:٤،ص: ٤١٠، سني دار

الأشاعت، مبارك پور

سائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) (\***\*!\*** جديدم در آمد، برآمد گوشت کاحکم ا المح-سوال نامه الم-خلاصة مقالات \$-فيل

www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ۵+۲ سوال نامه درآمد، برآمد گوشت کاظم تر نتیب: مفتی محد نظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور آجمسلم ممالک میں دنیاکے مختلف ممالک ہے گوشت درآمد کیاجاتا ہے اور اسے گویاد ہی حیثیت دی جاتی ہے جو غلج ادر سبزی دغیرہ کوساری دنیامیں دی جاتی ہے حالاں کہ غلے ، سبزی دغیرہ اپنی اصل کے لحاظ سے حلال ہیں جب کہ گوشت میں اصل حرمت ہے ، اس کے باعث بہت سے لوگ جو خوف خدار کھتے اور حلال و حرام میں اختلاط سے بچنا چاہتے ہیں ان کے لیے بہت سے سلم ممالک میں گوشت کا مسئلہ بڑے اہم مسائل سے ہو گیا ہے کیوں کہ ستقل بچ نہیں سکتے اور کھابھی نہیں سکتے، اس لیے اس امر کی تحقیق کی ضرورت پیش آئی کہ مختلف ممالک ہے جو گوشت مسلم ممالک کویا ایک ہی ملک میں ایک شہر سے دوسرے شہر کو برآمد کیے جاتے ہیں کیا وہ سبھی حرام ہیں یا کچھ شرعی نقطۂ نظر سے حلال بھی ہیں۔ بہر صورت امت کی رہنمائی ضروری ہے لہذافقہ اسلامی کے ذخائر کو سامنے رکھ کرعلاے کرام بیہ انکشاف فرمائیں کہ: (1) مسلم ممالک سے مسلم ممالک کو در آمد بر آمد کیا جانے والاگوشت حلال ہے یانہیں ؟ (۲) جن حکومتوں میں مسلمان بھی شریک ہیں اگروہاں کا گوشت مسلم حکمراں کے ذریعہ برآمد ہوتواس کا کیاتھم ہے ؟ (**۳**) ایک شہر سے دوسرے شہر منتقل کیا جانے والا گوشت شریعت کی نگاہ میں کیسا ہے ؟ ፚፚፚ

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) r+4 خلاصة مقالات بعنوان درآمد، برآمد گوشت کاحکم تلخيص فكار: مولانا محمد ناظم على مصباحي ، استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور جامعہ اشرفیہ مبارک بور اعظم گڑھ کی مجلس شرعی کے سولہویں فقہی سیمینار کے سات منتخب موضوعات میں سے ایک اہم موضوع '' در آمد بر آمد ہونے دالے گوشت کا تھم '' تھا۔ اس علمی موضوع پر ملک کے طول و عرض سے جن مقالیہ نگار معزز علماب كرام في مقالات لكص اور اين كرال قدر مقالات اور بيش قيمت آراب مجلس كاعلمي وفقهي تعاون فرمايا، ان ك تعداد ۲۹ آور تمام مقالات کے صفحات کی مجموعی تعداد ۲۰۱۷ ہے۔ تحریر فرمودہ مقالات کے مطالعہ سے مختلف رائیں سامن آئيس - اس موضوع مے تعلق تين اہم سوالات تھے: 🛈 مسلم ممالک سے مسلم ممالک کو در آمد بر آمد کیا جانے والا گوشت حلال ہے یانہیں ؟ 🕐 جن حکومتوں میں سلمان بھی شریک ہیں ، اگروہاں کا گوشٹ مسلم حکمراں کے ذریعہ برآمد ہوتواس کا کیا حکم ہے ؟ 🕑 ایک شہرے دوسرے شہر منتقل کیاجانے والا گوشت شریعت کی نگاہ میں کیساہے ؟ مذکورہ بالاسوالات میں سے **دیمیلے سوال** کے جواب میں ایک زامے بیرسامنے آئی کہ گوشت کو حلال مانا جائے۔ بیر راے مولانارضاءالحق مصباحی جامع اشرف کچھو چھہ کی ہے۔وہ اس کی دلیل کے تحت لکھتے ہیں: "مسلم ممالک سے برآمد در آمد ہونے دالے گوشت کو حلال مانا جائے مسلم ممالک سے گوشت آنابی اس کے حلال ہونے کی دلیل ہے جب تک کہ اس کے خلاف دلیل تحریم موجود نہ ہواور تحریم کے لیے محض بیراختال کہ ہو سکتا ہے کہ ذن گرنے والا ذنح کا اہل نہ ہویا شرعی طور پر ذخ نہ کیا ہو۔ دلیل تحریم کے لیے کافی نہیں ، کیوں کہ اس طرح کا اختال تواسلامی ملکوں یا شہروں یا مسلمانوں کے ذریعہ بازار میں فروخت ہونے دالے گوشت میں بھی موجود ہے، حالاں کہ وہ حرام نہیں۔" دوسرے اور تیسرے سوال کے جواب سے بھی یہی راے ظاہر ہے۔ مولاناابرار احمداعظمی ندامے حق، جلال بورنے کچھ قیدو شرط کے ساتھ حلال ہونے کی رائے ظاہر کی ہے، جیسا کہ کھتے ہیں:

جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ( جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ( جنسی کی س '' ایک اسلامی ملک سے دوسرے اسلامی ملک میں بر آمد کیے جانے والے گوشت کو حلال ہونا چاہیے کہ گوشت کی

خرید و فرخت مسلم حکمراں کے ذریعہ وجود میں آتی ہے اور شن ظن کے پیش نظر ایک مسلمان کے حق میں یہی ظاہر ہے کہ وہ شرعی طور پر ذنح شدہ حلال جانوروں کی خرید و فروخت کرتا ہے۔ رہا ایک ملک سے دوسرے ملک گوشت منتقل کرنا تو اس کا تعلق معاملات سے ہے جس میں کافر و مشرک پر بھی اعتماد جائز ہے۔ الببتہ دور دراز اسلامی ملک و شہر سے برآ مد گوشت میں فاسق و فاجر عملہ کے ذریعہ نقل و برد کے سبب اشتباہ موجود ہے ، اس لیے رفع اشتباہ کے لیے تحری کا حکم ہونا چاہیے۔ بعد تحری دل پر جے کہ بیہ مسلمان ہی کاذر چہ ہے تو کھالے ور نہ احتراز کے۔ ایک ملک سے دو سرے ملک گوشت میں کی خری

مولانا محمد نصر اللہ رضوی و مولانا محمد انور نظامی کی راہے یہ ہے کہ اگر چہ لانے ، لے جانے دالے کفار ملازم ہوں ، اگر ان کے صدق پر دل جمے توحلال ہے کہ بیہ دیانات ضمنیہ سے ہے تبیین الحقائق میں ہے:

"ولا يقبل في الديانات لعدم الحاجة إلا إذا كان قبوله في المعاملات يتضمن قبوله في الديانات فحينئذ تدخل في ضمن المعاملات فيقبل قوله فيها ضرورة و كم من شيئ يصح ضمنا ولا يصح قصدا."()

فآدی رضوبہ میں ہے:

" اگر قرائن سے اسے اس کافر کے قول میں شک نہ پیدا ہو، ظن غالب اس کے صدق ہی کا ہوتو مسلمان کے لیے اس ذبیحہ کے کھانے میں کوئی حرج نہیں کہ ہد یہ لانا از قبیل معاملات ہے اور معاملات میں کافر کی بات مقبول اور جب یہ مان لیا گیا کہ یہ ذبیحہ فلاں مسلمان کا بھیجا ہوا ہے تو اس کے ضمن میں حلت بھی مسلم ہوگئی ، اگر چہ ابتداءً حلت ، حر مت ، طہارت ، نجاست و غیر ہا امور خالصہ دینیہ میں کافر کا قول مقبول نہیں ۔ ہاں اگر بہ نظر قرائن اس کی بات میں شک پڑے ، پڑے ان معلوم دے تو ہر گزنہ کھاتے کہ ذبیحہ کی حلبت مشکوک و موہوم بات سے ثابت نہ ہوگی: فان الحیوان ما کان حیا کان حراما و إنما یحل ہذبیح مشر وع فلا یشبت الطاری بال شک "'' (۲)

مولانا قاضى فضل احمد، بنارس في بدرا ب ظاہرى:

'' مسلم ممالک سے مسلم ممالک کو در آمد کمیا جانے والاگوشت اس وقت تک حلال تصور کمیا جائے گا جب تک کوئی میہ نہ بتائے کہ مشرک ومجو سی کی د کان سے خرید اگیا ہے ، یا مشرک ومجو سی کا ذہبیجہ ہے ، یا جب تک برآمد کرنے والوں کافسق وفجو ر اور حلال و حرام میں عدم امتیاز معروف و مشہور نہ ہو جائے۔ ر دالمختار میں ہے :

"بخلاف الذابح في بلاد الإسلام فإن الظاهر أنه يحل ذبيحته و أنه سمي و احتمال عدم ذالك

- (۱) تبيين الحقائق، ج:۷، ص:۲۷
- (٢) فتاوى رضو يه،ج: ٨، ص: ١ ٣٥، ٣٥٢، كتاب الذبائح، رضا اكيد مي.

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) 🗲 ۴•۸ موجود في اللحم الذي يباع في السوق و هو احتمال غير معتبر في التحر يم قطعًا.'' (ا) نیزاس ردالمخار میں ب: "و في التتار خانية قبيل الاضحية عن جامع الجوامع لأبي يوسف: من اشتري لحما فعدم أنه مجوسي و أراد الرد فقال ذبحه مسلم يكرهٔ أكله اه و مفادة مجردكون البائع مجوسيًا يثبت الحرمة فانه يعد إخباره بالحل بقوله "ذبحه مسلم" كره أكله فكيف بدونه تأمل. "(٢) دوسرے اور تیسرے سوال کے جواب میں بیہ ہے کہ اگر ذبح ونقل دحمل میں مسلمانوں کاعمل دخل ہے تو کھانا جائز ورنداحترازلازم ہے کہ بہر حال شبہہ ہے۔ مولانانظام الدین قادری دار العلوم علیمیہ، جمداشاہی کی راے بیہے: "مسلم ممالک سے مسلم ممالک کو بر آمد کیا جانے والا گوشت اگر وقت ذکر سے وقت فروخت تک کے مراحل مسلمانوں کے ذریعہ انجام پاتے ہوں توبیہ گوشت خرید نااور کھانا جائز ہو گا...... اور اگر جہاز وغیرہ کسی مرحلہ میں وہ گوشت سمسی کی نگرانی میں نہ رہ گیا ہو،البتہ کوئی شخص بازار میں اس کوکسی مسلم کی ذکان سے خریدے کیکن خریدار کویہ معلوم نہ ہو کہ ایک مسلم ملک سے دوسرے ملک تک پہنچنے تک کوئی دقت ایساگزراہے جس میں بیہ گوشت صرف کسی غیرمسلم کی دیکھ ریکھ میں رہا ہے، جب بھی اس گوشت کا کھانا حلال ہونا جاہیے کیوں کہ بائع جب مسلم ہے تواس کامسلم ہونا اس ظن غالب کا باعث ہو گا کہ یہ کسی حلال جانور کا شرعی طریقہ پر ذبح کیا ہوا گوشت ہے۔ ليكن أكربيه معلوم ہو گیا...... تواس كاكھاناادر خريد ناحرام ہو گا۔' مفتی بدر عالم مصباحی استاذ و مفتی جامعہ اشرفیہ ، مبارک پور کی راے بیہے : " در آمد بر آمد کیاجانے دالاگوشت حلال ہونا چاہیے بشر طے کہ ذبح میں مشینوں کا استعال نہ ہو۔" کتب حدیث دفقہ کی روش تصریح ذکر کرنے کے بعد حلت کی دووجہیں ذکر کرکے لکھتے ہیں: "وجه حرمت اصلاً مسلمان کی نگاہ سے غائب ہونانہیں ہے بلکہ اس باب میں اصل ہے شبہۂ حرمت ...... توجہاں شہبۂ حرمت کا کوئی قاطع اور نافی ہو وہاں مسلم کی نگاہ سے غائب ہونے کے باوجود فقہاے اسلام نے حلت کا قول کیا۔ کافر ملازم اور اجیر کے بدست گوشت لانے پہنچانے پر حرمت نہیں حالاں کہ یہاں بھی مسلم کی نگاہوں سے اوجھل ہونا پایا گیا۔ فتاویٰ عالم گیری میں ہے: "من أرسل أجيراً له مجوسيا أو خادما فاشترى لحما فقال اشتريته من يهو دى أو نصر اني أو (۱) رد المحتار،ج: ۱۰، ص: ٦٦، كتاب الصيد، دار الكتب العلمية، بيروت (٢) رد المحتار، ج: ٩، ص: ٤٩٧، كتاب الحضر والإباحة، دار الكتب العلميه، بيروت

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) r+9 مسلم وسعه أكله. "()

فتادیٰ رضوبہ میں ہے:

"براوقت ذبح سے مسلمان کے ہاتھ میں پنچنے تک مسلمان کی نگاہ سے غائب نہ ہواور اگراسے دے دیااور کوئی مسلمان دیکھتا نہ رہا، اس نے گوشت بنایا اور مسلمانوں کو دیاتواب اس کا کھانا سرے سے حلال ہی نہ رہا۔ فإن الحافر لا یقبل قولہ فی الدیانات ... ہاں اگراس کو اجیر کیاتوجواز رہے گا، لأن الحافر یقبل قولہ فی المعاملات." <sup>(۲)</sup> اسی میں ہے:

''بخلاف اس کے کہ مسلمان اپنے کسی نوکریا مزدور مشرک کو گوشت لینے بیھیج اور وہ خرید کرلائے اور کہے کہ میں نے مسلمان سے خریداہے ، اس کا کھانا جائز ہو گا جب کہ قلب میں اس کاصدق جمتا ہو کہ اب بیہ اصالتہ دربارۂ معاملات قول کافر کا قبول ہے اگرچہ حکم دیانت کو ضمن ہوجائے گا۔'' (۳)

"ذی شرعی معلوم وحقق ہو پھر کسی اجیر نوکر ملازم خاص، خادم خاص کے بدست مسلمان تک پہنچ توات حلال مانا جائے گا اور یہی عکم اس وقت بھی ہے جب ذائح نامعلوم ہو لیکن محل و مقام ایسا ہے کہ مسلمان ہی ذائح ہوتے ہوں ...... یہی علم دوسرے اور تیسرے سوال کا بھی ہے کہ ذنح شرعی معلوم وحقق ہو پھر مسلم حکمراں کے ذریعہ برآمد کیا جائے تو یہ گوشت حلال و طیب مانا جائے گا، اگرچہ زیچ میں پہنچانے والے مسلمان یا کافرو مشرک ہوں لیکن اخص ای کام کے لیے اجیر رکھا ہو۔" مولانا قاضی فضل رسول ، برگرہ ی کی رائے ہیں ہے کہ: در آمد بر آمد کرنے والے مسلم ہوں تو مطلقا حلال ہے ، غیر مسلم ہوں تو بر بنا ہے تحری صدق حلال ور نہ حرام ہے ۔ مولانا احمد رضا مصابی دار العلوم تنو پر الاسلام ، امر ڈو بھا کی بھی یہی رائے ہوں تو بر بنا ہے تحری صدق حلال ور نہ حرام ہے ۔ مولانا احمد رضا مصابی دار العلوم تنو پر الاسلام ، امر ڈو بھا کی بھی یہی رائے

"ایک مسلمان تاجرسے خربداہواگوشت شرعاً حلال ہے،البتہ اگر خربدار کوبیہ معلوم ہو کہ وہ غیر مسلموں یا حد کفر تک پہنچ بدمذہبوں سے در آمد گوشت خربد تاہے توممنوع ہے اور اگریہ معلوم ہو کہ سی بدمذہب یاغیر سلم کے قبضہ وتصرف میں رہ چکا ہے تو حرام ہے۔"

مولانا محمد عالم گیرر ضوی مصباحی کی رائے بیہ ہے کہ:مشینی ذبیحہ کا گوشت ہے تو حرام و مردار ہے ، در نہ سات شرطوں کے تحقق کے وقت حلال ہے۔

مولاناشمشاداحمد مصباحی استاد جامعہ امجدید، تھوسی کی راہے بیہ ہے کہ: بیدگوشت متعدّد وجوہ سے مشتبہ ہے، اس لیے اس کا

- (۱) فتاوى عالمگيرى، ج: ٥، ص: ٨٠٣، كتاب الكراهية، الباب الأول في العمل، بخبر الواحد
   (۲) فتاوى رضو يه، ج: ٨، ص: ٣٦٣، ٣٦٤، كتاب الذبائح، مطبوعه رضا اكيدمى، مُمبئى
  - (٣) فتاوى رضو يه،ج:٨، ص:١ ٣٥، كتاب الذبائح، مطبوعه رضا اكيدمي، مُمبتى

(۱) فتاوى رضو يه،ج: ٨، ص: ٣٥٥، كتاب الذبائح، مطبوعه رضا اكيدمى، مُمبئى
 (۲) فتاوى رضو يه،ج: ٨، ص: ٣٥٥، كتاب الذبائح، مطبوعه رضا اكيدمى، مُمبئى

| جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                      |
| عقیدے کاکوئی پتہ نہیں بہر حال در آمد بر آمد گوشت میں شبہات قائم ہیں اس لیے جب تک حلت کی ساری شرطیں منفق نہ                                                                                                                                 |
| ہوں عدم جواز ہی کاتھم ہونا جاتے۔''                                                                                                                                                                                                         |
| مولانانور احمد مصباحی جامعہ اشرفیہ ، مبارک بورنے حرمت کے دلائل ذکر کرکے لکھا:                                                                                                                                                              |
| ۔<br>''احتیاط اسی میں ہے کہ جب بورے طور سے دل جم جائے کہ مسلمان ہی کاذبیجہ ہے ، نیز بیربھی معلوم ہو کہ 'سلمان                                                                                                                              |
| ہی کے ذریعہ یاکم از کم مسلمانوں کی نگرانی میں گوشت منتقل ہواہے تواب گوشت حلال ہو گا، اس کا خرید نااور کھانا                                                                                                                                |
| دونوں جائز ہوگا۔"                                                                                                                                                                                                                          |
| حضرت علامهفتي محمد نظام الدين صاحب قبله رضوي صدر شعبئه افتاد ناظم مجلس شرعي واستاذ جامعه اشرفيه مبارك بإر                                                                                                                                  |
| فرماتے ہیں:                                                                                                                                                                                                                                |
| [1] ایک مسلم ملک سے دوسرے مسلم ملک کو جو گوشت ار سال کیا جاتا ہے ، اگر ذبح شرعی کے دفت سے مسلم ملک                                                                                                                                         |
| میں پہنچنے تک برابر مسلمانوں کے زیرِنگرانی رہتاہے یا قابلِ اعتماد غیرمسلم ملازم بھی ساتھ ہے جو مسلمان کے کہیں جانے ک<br>سر                                                                                                                 |
| صورت میں تگرانی کرتا ہے اور بیہ ملاز مین اس میں کوئی بے اعتنائی نہیں بر تتے تودہ گوشت حلال ہے ، در نہ حرام ۔<br>محصور پارس                                                                                                                 |
| [۲] مسلم حکمراں کوبھی درج بالاشرط کی پابندی لازمی ہے ،التزام شرط کے ساتھ حلال ہے در نہ حرام۔<br>دہتہ ہے                                                                                                                                    |
| الکتا ہی بھی درج بالا شرط کے ساتھ حلال اور اس کے فقدان کی صورت میں حرام ہے۔ اس صورت میں شرط کی<br>مدیر ہو جا                                                                                                                               |
| پابندی عموماً ملحوظ ہوتی ہے ، جب کیہ پہلی اور دوسری صور توں میں بالالتزام اس کا لحاظ نہیں کیا جاتا بلکہ عام طور سے مسلم<br>س                                                                                                               |
| حکمراں اور ملاز مین اس شرط سے واقف بھی نہیں ہوتے ، ان کے نزدیک اتنا کافی ہے کہ گوشت پر حلال کی مہر کئی ہوئی ہے ،<br>ا                                                                                                                      |
| اس لیے زیادہ ترحالات میں بیرگوشت شبہ ہر حرمت سے پاک نہیں جس کاعکم عدم جواز ہے۔<br>اس لیے زیادہ ترحالات میں سیرگوشت شبہ ہر حرمت سے پاک نہیں جس کاعکم عدم جواز ہے۔                                                                           |
| اور بہر حال بیتحکم اس حلال جانور کا ہے جسے شرعی طور پرکسی مسلمان نے ذکح کیا ہو،ادر اگرا سے غیر شرعی طور پر ذکح<br>سرج پر جنب مذہب سر پر پئے تہ پر بیس میں میں بیشر کی طور پر کسی مسلمان نے ذکح کیا ہو،ادر اگر ایسے غیر شرعی طور پر         |
| کیا گیاہو، جیسے مشین کے ذبائح تووہ یوں ہی حرام ہیں ، شرط ار سال کی پابندی سے کیاحلال ہوں گے ۔''<br>یہ یہ مزید ہیں تہ ہے بنہ پر تبریذ بی تہ                                                                                                 |
| آپ مختلف شہاد تیں ذکر فرماکر تحریر فرماتے ہیں :<br>''سبکا بنان صحیا شدار میں اس جنہ ایک اس اس انداز میں انداز میں انداز میں انداز میں انداز میں میں انداز میں انداز                                                                        |
| " بیہ انکشافات واضح طور پر شہادت دے رہے ہیں کہ: ماکو ل اللہ جہ جانور بھی اصالۃً حرام ہی ہوتے ہیں اور<br>«دبچہ ع » ک                                                                                                                        |
| ''ذنح شرعی'' کی وجہ سے حلال قرار پاتے ہیں،لہٰداجب تک ان کے ذنح شرعی کایقین نہ ہو گا حرام مانے جائیں گے۔<br>کھا یہ ذکہ سریر نہ بیٹو بیٹر کی سریز کے بیٹر کی میں میں میں میں بیٹر کی کایفین نہ ہو گا حرام مانے جائیں گے۔                     |
| اور کھلی ہوئی بات ہے کہ کافر دمشرک کے ذریعہ جو گوشت حاصل ہو تاہے اس کے ذبح شرعی کایقین نہیں ، بلکہ شک<br>سر سر ک سر بی نہ بند ہے کہ کافر دمشرک کے ذریعہ جو گوشت حاصل ہو تاہے اس کے ذبح شرعی کایقین نہیں ، بلکہ شک                          |
| ہے کہ ہوسکتا ہے کہ اس نے خود ہی ذنگ کرکے یاگلا دہاکر بیگوشت فراہم کیا ہواور باب حرمت میں شبہہ بھی مثل یقین ہواکر تا<br>اسٹرین                                                                                                              |
| ہے،اس لیے بیہ گوشت حرام ہونا چاہیے ادر باجماع ائمۂ اربعہ حرام ہونا چاہیے۔ یہاں تک کہ اگر دہ غیرمسلم بیہ کہتا ہے کہ: بیر<br>گھ نہ مہار سے بیری کی میں بیری نہ بر سیت کھ مہر ہوتا ہے ہیں ہیں ہے۔ سی بر ایک کہ اگر دہ غیرمسلم بیہ کہتا ہے کہ: |
| گوشت مسلمان کے ذنکے ہوئے جانور کاہے توبھی اس کااعتبار نہ ہو گا، کیوں کہ حلت و حرمت کا تعلق باب دیانات ہے ت                                                                                                                                 |

www.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علهای رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 111 اورباب دیانات میں کافرکی خسر بالاجماع نامقبول ہے، چیاں چہ در مختار میں ہے: خبر الكافر مقبول بالإجماع في المعاملات لافي الديانات. ردالمختار میں ہے: "في التتار خانية قبيل الاضحية عن جمع الجوامع لأبي يوسف : من اشترى لحما فعلم أنه مجوسى و أراد الرد فقال : "ذبحه مسلم" يكره أكله اه. و مفاده: أن مجرد كون البائع مجوسيا يثبت الحرمة فإنه بعد إخباره بالحل بقوله: "ذبحه مسلم "كره أكله فكيف بدونه. "() اس لیے اعلیٰ حضرت امام احمد رضاقد سرہ نے اپنے ایک فتویٰ میں بصراحت فرمائی: ·· حکم شرع بیرے کہ مشرک یعنی کافر غیر کتابی سے گوشت خرید ناجائز نہیں ،اور اس کا کھانا حرام ہے ،اگر چہ وہ زبان ے سوبار کہے کہ بیہ مسلمان کا ذبح کمیا ہواہے ، اس لیے کہ امرونہی میں کافر کا قول اصلاً مقبول نہیں۔ ہاں اگروفت ذیج سے دفت خریداری تک دہ گوشت مسلمان کی نگرانی میں رہے بیچ میں کسی دفت مسلمان کی نگاہ ہے، غائب نه ہوادر اطمینان کافی حاصل ہو کہ بیہ مسلمان کا ذبیحہ ہے تواس کا خرید ناجائزا در کھانا جلال ہو گا۔ (۳) یہ فتویٰ ہے فقہ حنفی کے ایک عبقری فقیہ کاجو ''اجتہاد فی المسائل '' کے منصب پر فائز تھے، کیکن جن اصولوں کی بنیاد پر انھوں نے بیہ فتویٰ صادر کیا وہ اجماعی ہیں لیعن الکول اللحم جانور کا اصالت حرام ہونا، 🕑 ذبح شرع کے ذریعہ حلال ہونا، 🕲 ذیح شرعی میں شک کی بنا پر حرمت کا باقی رہنا، 🎯 باب دیانات میں کافر کی خبر کا نامقبول ہونا۔ اس لیے یہی فیصلہ باقی تنيوں مذاہب فقہ کاتھی ہوناچاہیے۔'' اس کے بعد آپ نے بیر تحریر فرمایا کہ : گوشت مسلمان کی نظر ہے ادجھل نہ ہونا شرط حلت ہے، فقیہ النفس امام قاضی خال کی روش تصریح ذکر کرے صاحب ہدایہ کی علت تحریر فرمائی: "لما روى عن النبي عليه السلام أنه كره أكل الصيد إذا غاب عن الرامي و قال: لعل هُوَ أُمّ الأرض قتلته ولأن احتمال الموت بسبب أخر قائم فما ينبغي أن يحل أكله لأن الموهوم في هذا كالمتحقق لما روينا. "(") (٤/٤٩٤، كتاب الصيد) اس کے بعد آپ فرماتے ہیں: "تیر لگنے سے شکار کا بھاگنا پھر نگاہوں سے اوجھل ہوجانا، ایک ناگزیر امرے، پھر بھی بید شکار کی حرمت کا باعث (١) رد المحتار، ج: ٩، ص: ٤٩٧، كتاب الحظر والاباحة، دار الكتب العلمية، بيروت

- (۲) فتاوي رضو يه،ج:۸، ص:۳٤٩، كتاب الذبائح، مطبوعه رضا اكيدْمي، مُمبئي
- (٣) هدايه، ج:٤، ص:٤٩٤، كتاب الصيد، مجلس البركات، جامعه اشرفيه، مبارك فور

| (m)m                 | (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)                                                                                                                                                                          |
|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ء چھوٹ               | صرف ایک شک اور دہم کی وجہ سے ہو گیا ، حالال کہ یہ مسلہ ذنح اضطراری کا ہے جس میں شریعت نے بہت کچ                                                                                                                           |
|                      | دے رکھی ہے توذیح اختیاری میں بیرتھم بدر جۂ اولیٰ نافذ ہوگا کہ وہاں کوشت کامسلمان کی حفاظت میں رہنا، یا اس کی                                                                                                              |
|                      | ے اوجھل نہ ہونا ناگزیر امرنہیں بلکہ آسان ہے۔                                                                                                                                                                              |
| ومثلك كو             | اس لیے یہاں اگر دہ گوشت غیر سلم کے ذریعہ نگاہوں سے اوجھل ہو گا توضر در اس کے ذبح شرعی میں دہم                                                                                                                             |
|                      | راہ ملے گی اور اس بنا پر دہ حرام قرار پائے گا۔''                                                                                                                                                                          |
| 1 .                  | اس کے بعد آپ نے درج ذیل حلال ذرائع تحریر فرمائے:                                                                                                                                                                          |
| غيرمسكم              | او شت مسلمان اسے خود مذبح سے لائے، ایک مسلمان کے ذریعہ منگوائے، ایک ایخاد اعتماد                                                                                                                                          |
|                      | ملازم سے منگوائے، 🐨 سی بھی غیر سلم سے مسلمان کی نگرانی میں منگوائے۔''                                                                                                                                                     |
|                      | چر فرماتے ہیں:                                                                                                                                                                                                            |
| ز <i>بیچہ ہے</i>     | ''ان ذرائع کافائدہ دہاں حاصل ہو سکتا ہے جہاں جانور شرع طریقے پر ذخ کیا گیا ہوادر مشینی ذبیحہ توغیر شرع                                                                                                                    |
|                      | ،اس لیے بیدگوشت مسلم لائے یاغیر مسلم بہر حال حرام ہی رہے گا۔''                                                                                                                                                            |
| ,                    | اس کے بعد آپ نے تحریر فرمایا:                                                                                                                                                                                             |
|                      | '' ایک ملک سے دوسرے ملک منتقل کرنے کے لیے شریعت طاہرہ نے جس شدت اہتمام کولازم گردانا۔                                                                                                                                     |
| کے حلال              | لحاظ بورے طور پر نہیں ہو پاتاان لیے سپلائی ہونے والے گوشت میں حرمت کا پہلو ہی غالب ہے ، جب کہ اس۔<br>دیسر باقط ہور پر نہیں ہو پاتاان کیے سپلائی ہونے والے گوشت میں حرمت کا پہلو ہی غالب ہے ، جب کہ اس۔                    |
|                      | ہونے کے لیے طعمی طور پر شبہۂ حرمت سے پاک ہوناضروری ہے۔''<br>سب یہ دور کی شہر تحریب تحریب                                                                                                                                  |
| · ~ (b)              | اس کے بعد آپ نے جواز کی صورت تحریر فرمائی:<br>درمہارے پر سے مہماری سے میں جاری میں ایک میں میں میں میں میں میں ایک میں                                                                |
|                      | ، دمسلم یاسیولرملک سے مسلم حکمراں اپنے ملاز مین کے ذریعے گوشت بھیجے کہ وہی جہاز تک لے جائیں اور<br>پر مسل سے مدیر ہے جب میں مار سے سلم حکمراں اپنے ملاز مین کے ذریعے گوشت بھیجے کہ وہ ی جہاز تک لے جائیں اور              |
| ر یکن میں<br>رسبہ قر | پھر سلم ملک میں حکمراں ملاز مین اسے وصول کر کے مسلم گوشت فروشوں کو سپلائی کریں نوگوشت حلال ہے ،اگر چیہ ملان<br>مسل یز مسل سچھ سے میں بہ مدینقا ہے جما سے پر کہ یہ تہ یہ زمین کہ میں مسلم حکم پار میں باد میں              |
|                      | مسلم، غیرمسلم سبطی ہوں کہ بیہ ملازمین نقل وحمل کے سواکوئی اور تصرف نہیں کرتے اور مسلم حکمراں اور ملازمین پر<br>سلم ماہ بتہ تاریخ کے ماہ بیہ ملازمین نقل وحمل کے سواکوئی اور تصرف نہیں کرتے اور مسلم حکمراں اور ملازمین پر |
| <u>ري</u> ن م        | اطمینان قلب ہے کہ وہ کوئی حرام گوشت شامل نہیں کریں گے ''مسلم حکمراں'' سے مراد''سلطان اسلام'' یا''وا<br>بند بی ک میں بن ان شخص حسب ک اتبر اور میں گریں گے ''مسلم حکمراں'' سے مراد''سلطان اسلام'' یا''وا                    |
|                      | نہیں ہے بلکہ وہ صاحبِ اختیار شخص ہے جس کے ماتحت براہ راست گوشت کا بیہ کار دبار ہو۔<br>مزید مد                                                                                                                             |
| مام                  | در مختار میں ہے:<br>" تابی ایکانی تلایز اور میں الال سیکھار خیدا بار تافیت میں میں فی                                                                                                                                     |
| سوم الله .           | "و يقبل قول كافر قال: اشتريت اللحم من كتابي فيحل. أو قال: اشتريته من مجوسي. في-<br>بن لمرابع بي"اه تربيد مربيب " كرخ مربي :                                                                                               |
| الحامع               | ردالمخ <b>ارمیں ''</b> اشتریته من مجوسی'' کے تح <b>ت ہے:</b><br>''ظلمہ مرأن الجروبہ تثبیت عربہ دیذالک وران لہ قارز ذریحہ محد سور عبارہ                                                                                    |
|                      | "ظاهره أن الحرمة تثبت بمجرد ذالك و إن لم يقل : ذبيحة مجوسى. و عبارة<br>الم ذرية مان كان غير ذالك إن جمأن أكل منه قال في المدارة معناه إذا قال : كان ذير                                                                   |
| J                    | الصغير: و إن كان غير ذالك لم يسعه أن يأكل منه. قال في الهداية معناه إذا قال : كان ذبي                                                                                                                                     |

. جدید مسائل پر علماکی رایکن اور فیصلے ( جلد دوم ) الكتابي والمسلم. "اه () اس کے بعد آپ نے جواز کی صورت اس جزئید سے واضح فرمائی: " یہاں جامع صغیر اور ہدایہ کے جزئیہ پر بھی نظر کھنی چاہیے کہ کافر جس گوشت کے بارے میں کہتا ہے کہ: وہ مجو تی کے پہاں سے لایا ہے'' وہ صرف اس کے بیہ کہ دینے سے حرام نہ ہو گا جب تک کہ وہ بیر بھی نہ کہے کہ ذبیجہ غیرمسلم وغیر ستاني کاہے۔ ادرسلم ممالک سے جو گوشت کم وغیرسلم ملاز مین کے ذریعہ بھیج جاتے ہیں ان کے متعلق وہ تبھی نہیں کہتے کہ یہ غیرسلم و غیرکتابی کاذبیجہ ہے، بلکہ ان سے پوچھے تو یہی بتائیں گے کہ سلم کاذبیجہ ہے جوسلم قصاب سے خرید اگیا ہے۔ جولو گیسلم ممالک میں رہتے ہیں وہ بیہ معلوم کرکے کہ گوشٹ سلم یا سیکولر ملک میسلم فرماں رواکے زیرِ انتظام ملک سے درآمد کیاجاتا ہے اسے خرید سکتا ہے اور کھا سکتا ہے اور اس کے یہاں دوسرے لوگ بھی کھا سکتے ہیں۔ حجاج دمعتمرین، سیاح اور تجاریھی ایسے گوشت کھا سکتے ہیں اور اس کے سواد دسرے گوشت سے مکمل احتراز لازم ہے۔ \*\*\*

) رد المحتار،ج:٩، ص: ٤٩٨، اوائل كتاب الحظر والاباحة، دار الكتب العلمية، بيروت

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)



درآمد، برآمد گوشت کاحکم

ایک شہر سے دوسرے شہریاایک ملک سے دوسرے ملک لائے جانے والے گوشت سے متعلق مذاکرات ہوئے اور درج ذيل امورط ہوئے: 💽 جوگوشت غیرسلم ملکوں یاغیرسلم کمپنیوں نے ذریعہ در آمد ہودہ حلال نہیں ، اس لیے کہ ان ملکوں میں زیادہ تربیہ کام عیسائیوں کے ہاتھوں میں ہے اور ان کی اکثریت اپنے کتابی مذہب سے مرتذ ہو چکی ہے اور اس لیے بھی کہ ان ملکوں میں مشينوں سے ذبح كاردان ہے۔ 🕐 جس گوشت کے بارے میں معلوم ہو کہ مثین سے ذبح کیے ہوئے جانور کا ہے وہ حلال نہیں خواہ دہ سلم ملک ادر سلم کمپنی ہی کے ذریعہ در آمد ہوا ہو۔ 🕝 جو گوشت مسلم ملک سے مسلم ملک میں آئے اور بیہ معلوم ہو کہ مشین کا ذبح کیا ہوانہیں بلکہ مسلمان کے ہاتھ کا ذبح کیا ہواہے، وہ حلال ہے۔فتادیٰ قاضی خاں میں ہے: \* ولو أن رجلا أراد أن يشتري لحما فقال له رجل عدل: لا تشتر فإنه ذبيحة مجوسي، و قال له القصاب: إنه ذبيحة مسلم والقصاب عدل، قال الفقيه أبو جعفر -رحمه الله تعالى – : إن السّامع يتحرّى، فإن لم يقع تحرّ يهِ على شيء يسقط الخبران ، فتبقى الإباحة الأصلية. اه () \* عالم گیری میں ہے:

رجل دخل على قوم من المسلمين ياكلون طعاما و يشربون شرابا فدعوه إليه فقال رجل

() فتاوى قاضى خان على هامش الهندية، ص:٢١٦،ج:٣

| ( | ויויי | ) | (جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے ( جلد دوم) |
|---|-------|---|--------------------------------------------------|
| ` |       |   |                                                  |

مسلم ثقة قد عرفه: "هذا اللحمُ ذبيحة المجوسي و هذا الشراب قد خالطه الخمر" و قال الذين دعوه الى ذلك: "ليس الأمركما قال، بل هو حلال" فإنه ينظر في حالهم فإن كانوا عدولا ثقات لم يلتفت إلى قول ذلك الرجل الواحد و إن كانوا متهمين أخذ بقوله ولم يسعه أن يقرب شيئًا من الطعام والشراب... فإن كان في القوم رجلان ثقتان أخذ بقولهما، و إن كان فيهم واحدٌ ثقة عمل فيه بأكبر رأيه، فإن لم يكن له راى و استوى الحالان عنده فلا باس باكل ذلك و شربه اه()

ک امریکہ کے متعلق معلوم ہواکہ وہاں بعض شہروں میں یہودیوں کے مذائح ہیں، جو بالعوم اپنے طور پر اپنے کتابی مذہب کے پابند ہوتے ہیں، ان کے ذبحہ کی حلت قرآن میں مصرت ہے۔ مزید برآل وہ یہ اہتمام بھی کرتے ہیں کہ اپنے یہاں مسلم ذائح رکھتے ہیں اور ان کے ہاتھ کا ذن کیا ہوا جانور ہی مسلم ذکان داروں کو اپنے ملاز مین سے سپلائی کرتے ہیں، پھر ان سلم ذکان داروں سے عام مسلمان گوشت خریدتے ہیں۔ یہ جائز و حلال ہے۔ لیکن اگر وہ ایک ہی گاڑی میں حلال اور حرام جانور الگ الگ کر کے مسلم اور غیر مسلم کے یہاں جھیجت ہیں تو مسلمانوں کو بید چاہیے کہ وہ گوشت پہلے تین بار دھولیں، پھر ایک ہی اور مناسب سے ہے کہ مسلم حضرات سے کاروبار اپنے مسلمان کی جائزہ کی بھلائی کے لیے خود اپنے ہاتھ میں لیں اور شریعت کی بوری پابندی کے ساتھ ذنح و ترسیل اور فروخت کا کام انجام دیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

ፚፚፚፚ

(۱) عالمگیری، ص:۹۰۹،ج:۰، ملتقطاً

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 1412 ستعل مکن ارسی مدار D www.waseemziyai.com ☆-سوال نامه الم-خلاصة مقالات \$-فيل

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) سوال نامه حديدي ميسعى كاحكم ترتيب : مفتى محد نظام الدين رضوى ، ناظم مجلس شرى ، جامعه اشرفيه ، مبارك بور حجاج ومعتمرین کی بڑھتی ہوئی تعداد اورمسعیٰ کی تنگی کے پیش نظر حکومت سعود بیہ نےمسعیٰ میں جانب مشرق [مولد النبی شاہنیل ٹلم کی طرف ] دوگنی توسیع کر دی ہے ، مشاہدے سے ایسامحسوں ہو تاہے کہ بیہ توسیع صفاد مردہ کے حدود سے باہر ہوئی ہے لیکن حکومت کے آثار و شعائر کوختم پائم کر دینے کے نظریے کے پیش نظر اس پر جزم نہیں کیا جا سکتا۔ '' سعی بین الصفا والمروہ'' چوں کہ واجب ہے، اس لیے سال گذشتہ جب سے توسیع کا پی عمل شروع ہواتبھی سے حجاج دمعتمرین کے لیے بیہ خلجان کاباعث بناہوا ہے اور ان کی زبان پر علماے کرام کی خدمت میں بس ایک سوال ہے کہ: (1) في مع مي سعى جائز ب يانهيں ؟ (۲) اس لیے ضرورت ہے کہ صفاد مردہ کی وسعتوں کی تحقیق کرکے اس کاحکم داضح کر دیاجائے۔

☆☆☆

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد ددم ) 14

خلاصة مقالات بعنوان جديد مسعل ميں سعى كاحكم تلخيص فكار: مولانانفيس احمد مصباحي، استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور تحجلس شرعى جامعه اشرفيه مبارك بورك ارباب حل وعقد فسولهو يرفقهي سيمينار سي جن سات موضوعات كاانتخاب کیاان میں ایک اہم موضوع ہے: "جدید مسعلٰ میں سعی کا حکم" ۔ اس موضوع پر ملک کے مختلف خطوں سے اکیس مقالات مجلس کو موصول ہوئے، جن کے صفحات کی مجموعی تعداد الطانوب (٩٠) ہے، ان میں کچھ نہایت مختصر، کچھ متوسط اور کچھ بہم فصل اختفیقی ہیں۔ در اصل واقعہ سے کہ جج وعمرہ کرنے والوں کی روز بر دز بڑھتی ہوئی تعداد اور مسعل (مقام سعی) کی تنگی کے پیش نظر موجودہ حکومت سعود بیے نے مسلح میں پورب کی طرف (جدھر مولد النبی شاہ اللہ واقع ہے) قدیم مسلح کے برابر ایک نیا مسلح بنادیا۔ دیکھنے سے ایسامحسوس ہوتا ہے کہ بیرصفاد مردہ کی حدوں سے باہر ہے ۔ جج میں صفاد مردہ کے درمیان سعی مذہب حنفی میں داجب اور مذہب شافعی و مالکی میں فرض (رکن ) ہے ، اور امام احمد بن حنبل ﷺ سے بھی ایک روایت یہی ہے۔ اس لیے سالِ گزشتہ جب سے توسیع کا یمل شروع ہوا، تبھی سے علما ۔ کرام، مفتیان عظام اور دیگر باشعور فرزندان اسلام کے لیے بیخلجان کا باعث بناہواہے کہ حکومت سعودیہ کے ذریعہ تعمیر کیے گئے اس جدید مسعیٰ میں سعی جائزے یانہیں ؟ادراس میں سعی کرنے سے مناسک جج وعمرہ کی کامل ادائگی ہوتی ہے یانہیں ؟ اس موضوع کی گہرائی میں جائے توبیہ اپنے دامن میں تین سوالات چھیائے ہوئے نظر آتاہے: 🕕 صفاد مردہ ادر ان کے در میان کاطول و عرض کتنا ہے ؟ جدید مسعیٰ صفاد مردہ کی درمیانی حدود میں ہے یا ان سے باہر؟ \_\_\_\_ اور سبر صورت اس میں سعی کرنے سے سعی مامور بہ سے سبک دوش ہو جائے گی یانہیں ؟ 💬 اگرنہیں توموجودہ صورت حال میں اسلامی شریعت کی روسے امت مسلمہ کے لیے راہ عمل اور راہ نجات کیاہے ؟ صفاد مردہ ادر ان کے در میان کا طول و عرض کیا ہے ؟ مقالہ نگار حضرات میں نسے بارہ حضرات نے صفاد مردہ ادر ان کے در میان کی مسافت (لمبائی ادر چوڑائی) بیان کی ہے۔ • قاضی فضل رسول مصباحی ، مہراج تنج • مولاناشبیر احمد مصباحی ، مہراج تنج • مولانا محمد انور نظامی ، تشکھرہ ، ہزاری باغ

(۱) أخبار مكة للأزرقي، ج٢، ص١١٩
 (۲) أخبار مكة للفاكهي، ج٢، ص٢٤٣

(جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم))

إنّ عَرض المسعى كان خمسة و ثلاثين ذراعًا.

ان کے علاوہ بحر الرائق شرح. کنز الدقائق (ج۲، ص:۳۵۸)، حاشیہ قلیوبی و.عمیرہ (ج:۲، ص:۸۰)، حواشی الشروانی (ج:۳، ص:۹۹)، تحفة المحتاج فی شرح المنهاج (ج:۵۱، ص:۱۷۱)، حاشیة الجمل (ج:۳، ص:۲۱۷)، حاشیة البجیر می علی الخطیب (ج:۹، ص:۲۰۸) میں مسحل کی چوڑائی ۵۳ زراع بتائی گئی ہے۔

جب کہ علامہ حربی نے مسعیٰ کی چوڑائی ۳۲ ذراع اور علامہ باسلامہ نے ۳۹ ملے ذراع لکھی ہے، ان کی عبارتیں درج . ذیل ہیں۔

- و ذرئ المسعى من المسجد الحرام إلى دار العباس اثنان و ثلاثون ذراعًا . (٢)
- ذرعُ ما بين العَلَمُ الذي على باب المسجد إلى العلم الذي بحذائه على دار العباس بن عبد
   المطلب و بينهما عرضُ المسعى ستَّة و ثلاثون ذراعًا و نصف. (٣)

اور علامہ تقی الدین فاسی مالکی نے اپنی کتاب "شفاءالغرام باخبار البلد الحرام " میں علامہ ازر تی کے حوالے مے مسلی کی چوڑائی ۳۵ لم ختل کرنے کے بعد اپنی پیائش کے مطابق اس کی چوڑائی ذراعِ حدید سے ۲۷ م<sup>م</sup> گز اور ذراع ید سے اس<sup>2</sup> گزلکھی۔ ان کی عبارت درج ذیل ہے:

"وقد حررنا مقدار ما بين هذه الاعلام طولاً و عرضاً و ذلك أنّ مِنَ العَلَم الذي في حدّ باب المسجد الحرام المعروف بباب العباس عند المدرسة الأفضلية إلى العَلَم الذي يُقابِلُه في الدار المعروفة بدار العباس ثمانيةً و عشرين ذراعاً إلّا ربعَ ذراع بذراع الحديد، يكون ذلك بذراع اليد إحدى و ثلاثين ذراعاً و خمسة أسباع ذراع. و ذلك ينقص عما ذكره الأزرقي في مقدار هذين العَلَمَينِ و من العَلَم الذي في المنارة المعروفة بمنارة "عليّ" إلى الميل المقابل له في العروفة بدار سلمة أربعةٌ و ثلاثون ذراعا و نصف ذراع و قيراطان بذراع الحديد، يكون ذلك بذراع اليد إحدى و ثلاثين ذراعاً و خمسة أسباع ذراع. و ذلك ينقص عما ذكره الأزرقي في مقدار هذين العَلَمينِ و من العَلَم الذي في المنارة المعروفة بمنارة "عليّ" إلى الميل المقابل له في الدار المعروفة بدار سلمة أربعةٌ و ثلاثون ذراعا و نصف ذراع و قيراطان بذراع الحديد، يكون ذلك بذراع اليد سبعةً و ثلاثون ذراعاً و نصف ذراع و سُدُسَ سُبُع ذراع. "(<sup>(n)</sup>)

لیاہے۔ مولانانفراللہ رضوی صاحب لکھتے ہیں: ''' ذراع دوقتہم کاہے، ذراع کرباس اور ذراع ہاتھی۔ اور ذراع کرباس 18 اینچ = 46.2 سینٹی میٹر بتایا گیا ہے، جب کہ

(١) الإعلام بأعلام بيت الله الحرام للعلامة قطب الدين محمد بن أحمد النهروالي الحنفي، ص ١٠٧ (٢) المناسك و طُرُق الحج، ص:٤٦٥، و في النسخة الأخرى، ص:٥٠٢ (٣) عمارة المسجد الحرام ص ٢٩٩ (٣) شفاء الغرام، ص:٣٢٥. (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم))

ذراع ہاتمی 61.6 سینٹی میٹر کا ...... اس حساب سے عرض میلی 16.40 = 35.5 × 46.2 تقریباً ساڑھے سولہ میٹر ہوا۔ البتہ ذراع ہاتمی سے 21.86 = 35.5 × 10.6 یعنی تقریباً بائیس میٹر چوڑا ہے۔ اور سعودی تعمیر میں قیدیم مسعیٰ تقریباً 20 میٹر ہے۔"

مولاناناصرسین مصباحی صاحب نے "معجم لغة الفقھاء" اور" المعجم الوسیط" کے حوالے سے عدید نظام پیائش کے اعتبار سے مسلی کی چوڑائی بڑی تفصیل کے ساتھ پیش کی ہے اور آخر میں لکھاہے:

''ایک ذراع کی لمبائی 46.2 سینٹی میٹر ہوئی،اس کو مسعلٰ کے عرض لعنی ½35 میں ضرب دینے سے 1640 سینٹی میٹر ہو تاہے، لیونی موجودہ رائح نظام میٹر کے حساب مصبعیٰ کاعرض تقریباً سالڈ ھے سولہ ½16 میٹر ہو گا۔

اور اگر ذراع سے مراد ذراع ہتی ہوتو مسحل کا عرض " معجم لغة الفقهاء " کے اعتبار سے 2179 سینٹی میٹر یعنی تقریباً 22 میٹر ہوتا ہے۔ اور " المجم الوسیط" کے اعتبار سے 2272 سینٹی میٹر یعنی ساڑھے بائیس میٹر ہوتا ہے۔ بہر صورت مؤر خین اور فقہا کی عبارات واتوال کے پیش نظر سیل کا عرض ساڑھے سولہ میٹر سے ساڑھے بائیس یاتئیس میٹر تک ہو سکتا ہے، اس سے زیادہ نہیں۔"

## مختلف مورخين ادرعلا کی پيائشوں ميں اختلاف کی وجہ

یکھ مقالہ نگاروں نے مختلف علما و مور خین کی پیائشوں میں اختلاف ذکر کرنے کے بعد ان کے درمیان تطبیق کی صور تیں بھی ذکر کی ہیں۔ مولانا محمد ناصر سین مصباحی صاحب نے مور خین و علما کے اقوال میں اختلاف کے لیے چار توجیہ پیش کرتا توجیہ ایش کی پیش کرتا توجیہ پیش کرتا توجیہ پیش کرتا توجیہ پیش کرتا ہوں۔ آپ فرماتے ہیں، کیکن میں اختصار کے پیش نظر یہاں صرف حضر میفتی محمد نظام الدین رضوی مد خللہ کی توجیہ پیش کرتا توجیہ اور تول ہے تو موں ہیں۔ مولانا محمد ناصر مصاحب میں مور خین و علما کے اقوال میں اختلاف کے لیے چار توجیہ جو موں تیں بھی دکر کی ہیں، کی میں اختلاف کے لیے جو کر کی ہیں۔ مولانا محمد ناصر سین مصباحی صاحب فی مور خین و علما کے اقوال میں اختلاف کے لیے جو کہ توجیہ پیش کرتا توجیہ پیش کر تا توجیہ پیش کی ہیں۔ مول نے موں میں اختصار کے پیش نظر یہاں صرف حضر میں محمد نظام الدین رضوی مد خللہ کی توجیہ پیش کرتا ہوں۔ آپ فرماتے ہیں۔

''ان اقوال میں تطبیق بیہ ہے کہ لوگوں کے مکانات کچھ مسعیٰ کے عرض کے حدود میں بھی آگئے اس لیے اس کا عرض سمٹ کرکم ہو گیا، پھر جب وہ گھر کچھ ہٹے توکشادگی آئی اور جب زیادہ ہٹے توزیادہ کشادگی آگئی۔ چوں کہ مسعیٰ کے کناروں پر کوئی روک نہیں لگائی گئی تھی، اس لیے بھول چوک کاامکان ضرور تھا۔''

(۲) جدید سی صفاو مروہ کی درمیانی حدود میں ہے یاباہر؟ اور اس میں سعی کا تھم کیا ہے ؟

اس بات پر تمام مقالہ نگار حضرات کا اتفاق ہے کہ سعی صفاو مروہ کے درمیان ہی واجب ہے ،لیکن ان کے درمیان اختلاف اس سلسلے میں پایاجا تاہے کہ جدید مسعیٰ، صفاو مروہ کی درمیانی حدود میں ہے یا باہر۔ مقالات کے مطالعہ سے معلوم ہوا کہ مقالہ نگار حضرات چار خانوں میں بٹے ہوئے ہیں:

ہ میسی صفاد مروہ کی درمیانی حدود ہی میں معلوم ہوتا ہے۔ س بیہ، صفاد مروہ کی در میانی حدود سے خارج اور علاحدہ ہے ساگر بیہ صفاد مردہ کی حدود میں ہو تواس میں چی جائز ہے ورنہ ناجائز۔ کاگر جد میں پی، قدیم مسعیٰ سے مماس اور تصل ہو (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) )\_\_\_\_\_

تواس میں سعی ہوسکتی ہے، اگرچہ بیہ خلاف سنت ہوگی۔ محکول میں سعی ہوسکتی ہے، اگرچہ بیہ خلاف سنت ہوگی۔ • مفتی شیر محمد خال رضوی، جودھ پور، راجستھان • مولانات احمد قادری مصباحی، بلرام پور • مفتی آل مصطفیٰ مصباحی، گھوسی، مئو• مولانامحمد معین الدین مصباحی، فیض آباد • مفتی محمد حبیب الللہ خال مصباحی، بیچر دا • مفتی محمد ابرار احمد امجدی، او جھائنج، بستی • مولانامحمد انور نظامی مصباحی، کشکھرہ، ہزاری باغ • مولانار ضاء الحق اشر فی مصباحی، کچھو چھہ شریف۔ مولانامحمد معین الدین مصباحی، کشکھرہ، ہزاری باغ • مولانار ضاء الحق اشر فی مصباحی، کچھو جھہ شریف۔

"مندرجه بالااقتباس سے جزم تونہیں ، لیکن اس بات کاظن ضرور حاصل ہوتا ہے کہ صفاو مروہ کی پہاڑی بہت کشادہ اور وسیع و عریض تھی کہ صفاو مروہ کی بہت سی سیڑھیاں بھر گئیں اور سی جاری ہے اور مروہ کے او پر اہل مکہ کے مکانات آباد شخص اور جب بیر آتی وسیع و عریض تھیں توجد دیکھی کے حدودِ صفاو مروہ میں ہونے کاظن غالب ہے اور ظن سے بہت سے احکام ثابت ہوتے ہیں، کہا لا یخفی ، اس لیے جد میک میں سعی، " سعی بین الصفا و المروہ "ہی ہوگی۔" مفتی آل مصطفیٰ مصباحی لکھتے ہیں:

''اگر(جد میسی کی توسیع ) حدودِ صفاد مروہ کے اندر ہوئی ہے تو(اس پرسمی، وجوبِ سمی کی ادائیگی کے لیے ) کانی ہوگ۔ قرائن سے پتہ چلتا ہے کہ بیہ توسیع صفاد مردہ کے اندر ہوئی ہے۔'' مولانا محمد سیح احمد قادری مصباحی لکھتے ہیں:

''صفا و مردہ کانی دسیع و عریض پہاڑ تھے، کیوں کہ فی زماننا'' جبل بوقبیس'' اور صفاکے درمیان کافی فاصلہ ہے، جس سے اندازہ ہو تاہے کہ حکومت سعودیہ نے دیگر آثار و شعائر کی طرح ان دونوں پہاڑوں کو بھی کافی کم کر دیاہے ، لہند است موجودہ توسیع کے بعداس میں سعی جائز د درست ہے۔'' مفتی محمد حبیب اللہ خال مصباحی تحریر فرماتے ہیں:

"اور قیاس بھی بید جاہتا ہے کہ جدید یکی میں سعی جائز ہو، اس لیے کہ صفاد مروہ دونوں کے بارے میں علاق تحریر فرمایا ہے کہ بید دونوں مکہ کے پہاڑ ہیں اور ظاہر ہے کہ پہاڑ کا اطلاق کسی جھوٹے ٹیلہ پر نہیں ہوتا ہے ، جس کی لمبائی چو ژائی ، اونچائی مختصر ہو، بلکہ اس پر ہوتا ہے جو لمبا، چو ڑا، اونچا ہواور اس کی جڑو سیچ و عریض وعمین ہو۔ حکومت سعود یہ کی تو ٹر چھوڑ اور خرد برد کی وجہ سے اب اگر چہ بہ ظاہر ایسالگتا ہے کہ مختصر ساہے ، لیکن اگر اس کی جڑ کھود کردیکھی جائے تو انثانہ ہو گا جو بلغا اس سے کہیں زیادہ کشادہ ہو گا۔ مرور زمانہ کی وجہ سے صفاد مروہ کا پچھ حصہ زمین میں جی جس کی اجر کے حصہ تو ڈیل کی مرف نشانی کے لیے تھوڑ اساباتی رکھا ہے ، لیکن اگر اس کی جڑ کھود کردیکھی جائے تو انثانہ ہو گا جو بطاہر نظر آتا ہے ، بلکہ ، صرف نشانی کے لیے تھوڑ اساباتی رکھا ہے ، لیکن نے حصہ ابھی جوں کا توں ہے ، اس میں کوئی بجاد بے جاتھ رف کیا تاہے ، اس لیے جد میت کی میں جو بھی فی الحال اضافہ کیا گیا ہے صفاد مردہ کی میں ہونے کی وجہ سے میں کیا ہے اور اور خرد دیا گیا ہے ، مرف نشانی کے لیے تھوڑ اساباتی رکھا ہے ، لیکن نے کہ حصہ ابھی جوں کا توں ہے ، اس میں کوئی بچا و بر اور اور خرد ہیں کی ا

**~~**~~

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) 🗲 ٥٢٥ مفتى ابرار احمد امجدى، رحلة ابن بطوطه، رد المحتار اور تهذيب الاسماء واللغات كى عبارتيں پيش كرنے كے بعد لکھتے ہيں: ''اس تفصیل سے بیہ داضح اشارہ ملتا ہے کہ حضرت امام نووی کے عہد میں صفاد مردہ کی وسعت ۲۵افٹ سے، زیادہ تھی ادر موجودہ بنا کی وسعت تقریبًا ۲۰ رمیٹر یعنی ۲۲ رفٹ ہے، ادر جدید سعلی بھی تقریبًا اتنا ہی ہے، اس لیے وہ بھی صفا و مردہ ک محاذات میں ہے اور جدمیسی میں سعی "سعی بین الصفادالمردہ" ہی ہے… اس لیے بیر جائز د درست ہے۔" مولانارضاءالحق مصباحی مختلف کتابوں ہے صفاد مردہ کی لمبائی، چوڑائی، ادنچائی نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں : ''اس سے اس بات کاخلن غالب حاصل ہو تا ہے کہ جانب مشرق توسیع شدہ نیامیدانِ سعی، حدودِ صفاد مردہ کے اندر ے، لہٰدااس **می**ں سعی جائز ہے۔'' دوسری رام : بیہ کہ اگرمیہ پی صفاد مردہ کی حدود میں ہوتواس میں سعی جائز ہے درنہ ناجائز۔ بیر راے قاضی فضل احمد مصباحی ، مولانا محمد سلیمان مصباحی ، مولانا شبیر احمد مصباحی کی ہے۔ قاضي فضل احمد مصباحي لكصح بين: "سوال نام میں جس توسیع کاذکر ہے وہ سعل میں جانب مشرق ہے، اس سے ظاہر یہی ہے کہ یہ توسیع جانب عرض میں ہوئی ہے، الہٰ دااگر بیہ توسیع ۳۵ رگز کے اندر ہے توسعی جائزو در ست ہے اور اگر ۳۵ رگز سے زائد ہے تو زائد جھے میں سعی کرنے کی صورت میں واجب ذمے سے ساقط نہ ہو گا۔'' تیسری را بے : بیہ ہے کہ اگر جدید مسلح حدود صفاد مردہ سے باہر ہونے کے باد جو داس سے مماس ، متصل اور ملصق ہو تواس میں سعی داجب کی ادائگی ہوجائے گی ، مگریہ ادائگی خلاف سنت اور مگروہ ہوگی ۔ یہ راے مولانا محمد عالم گیر مصباحی (جودھ پور) کی ہے۔بالکل اسی سے ملتی جلتی بات مفتی عبدالسلام رضوی نے بھی کہی ہے۔ **چوتھی رامے :** بیہ ہے کہ جدید<sup>سع</sup>یٰ صفاد مردہ کی در میانی حدود سے بالکل خارج ادر علاحدہ ہے، اس لیے اس میں · · سعی بین الصفادالمردہ '' نہیں ہے ، اور وہ جائز نہیں ۔ بیراے درج ذیل اہل علم کی ہے : • مفتی محمد نظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی • مولانا محمد نصر الله رضوی • مولانا محمد عارف الله مصباحی • مولانا محمد رفيق عالم رضوى مصباحى • مولانا ابرار احد أظمى • مولانا محد ناصر حسين مصباحى • قاضى فضل رسول مصباح -مولانانفراللدرضوى صاحب رقم طرازين: "ان ساری تفصیلات سے ظاہر بیہ ہواکہ سعلی کی چوڑائی میں اضافے کی جتنی تنجائش تھی، اس سے کچھ بڑھ کر مسعل کی چوڑائی میں اضافه کیاجا چاہے۔ اب مزید تخبائش باتی نہیں رہی۔ تواَب مولد النبی شریف کی سمت میں اضافہ کرتے ہوئے مزید • ۲ میٹر چوڑے مسعیٰ کی تعمیر حدودِ صفااور حدودِ مردہ ہے باہر ہے۔نقتے بھی دیکھے گئے،ان سے بھی یہی پنۃ چلتا ہے اور بیہ اختال کہ ان دونوں پر پہاڑ کااطلاق ہوتا ہے توان کی جڑیں بھی کافی دسیع ہوں گی۔ بیسرف اختال ہے، جس کومد ار بناکر کوئی طعیح کم نہیں لگایا جاسکتا۔ "

(جدید مسائل پر علما کی رائیس اور فیصلیے ( جلد دوم ) \_\_\_\_\_\_

مولانامحمه عارف الله مصباحي صاحب لكصة بين:

" اِس مقالے کی تیاری کے دوران سعودی عرب کے ایک عالم شیخ علوی بن عبد القادر سقاف کا ایک مضمون " حکم السعی فی المسعی الجدید" دیکھنے کوملاجس سے معلوم ہوا کہ سعودی عرب کے سب سے بڑے سرکاری مذہبی ادار ب " مجلس کبار علماء" اور دوسرے بڑے علما مثلاً شدیخ صالح اللحیدان ، شدیخ عبد الرحمٰن البراك، شیخ صالح الفو زان اور شدیخ عبد المحسن العبّاد وغیر ہم بھی جدید سعیٰ کو عرض میں صفاد مروہ کی حدود سے نہ صرف خارج مانے ہیں بلکہ ان لوگوں نے شرعی ، تاریخی اور لغوی اَدِلَّہ سے مُوتَد اِنِ فتاویٰ ، بیانات اور بحتوں کے دریعہ ثابت کیا کہ جدید سعیٰ صفاد مردہ کی حد سے باہر ہے ، اور اس میں جواز سعی کا محکم میں صفاد مرد کی حدود سے مولانا تحدیک مضاد مردہ کی حد سے باہر ہے ، اور اس میں جواز سعی کے قائل علما کے شبہات کا اُنھوں نے ردیمی کیا۔"

مور خین کے حوالوں سے ۱۳۲۹ ہو تک مسعیٰ کی مختلف توسیعات کو بیان کیا ہے۔ بحث کے آخر میں لکھتے ہیں:

" تاریخ سے ثابت ہو گیا کہ سعنی میں جو بھی توسیع ہوئی ہے، دہ مسعنی کی حد کے اندر ہی ہوئی ہے، ایسانہیں ہے کہ غیر مسعنی کو مسعی میں داخل کر دیا گیا ہو۔ جب یہ ثابت ہو گیا کہ مسعنی میں گھراور د کانوں کے سب تنگی ہو گئی تھی، لہٰذا مختلف زمانوں میں اس کی توسیع ہوتی رہی، یہاں تک کہ مسعنی کو اس کے اصل عرض تک وسیع کر دیا گیا۔ لہٰذ ااب اس میں کسی طرح کی توسیع کی گنجائش نہیں ہے۔ اور جب کسی بھی توسیع کی گنجائش باقی نہ رہی، توحالیہ توسیع جو حکومت سعود یہ نے ۲۹ میں کی، جس کی وجہ سے اصل مسعن جراح نہیں میٹر تھااور توسیع کی بحد چالیس میٹر ہو گیا ہے، یہ توسیع جو حکومت سعود یہ نے ۲۰۷۹ اھ میں کی، جس کی وجہ سے اصل مسعنی جس کا عرض نہیں میٹر تھااور توسیع کے بعد چالیس میٹر ہو گیا ہے، یہ توسیع جو حکومت سعود یہ نے ۲۰۷۹ اھ میں کی، جس کی وجہ سے اصل مسعن جس کا عرض

تن مسحى شعارًا سلام ميں ہے ہ، اور تمام شعارً توقيقى ہيں ، ان ميں تبديلى كوئى تخبائش نميں ۔ نيز سعى پورى امتِ مسلمہ ميں ہر دور ميں مشہور و معروف رہا ہے ، اور اى اصل مسحى ميں سعى ضرورى ہے ، مسحىٰ ميں اس طرح توسيح كرنا كہ غير مسحىٰ كو مستى بناديا جائز نميں ہے ۔ اس پر متعدّ دجزئيات شاہد ہيں : [1] علامہ بابى نے منتىٰ شرح موطا ميں فرمايا: "و السعني بين العَلَمَين هو الذي يقتضيه الحديث المذكور ، و قد أَعْلَمَتِ الحالَفُ ذينك الموضعين حتى صار إجماعًا. " () [7] ملائلى قارى نے مرقاة المفاتي ميں فرمايا: "و السعى هو المكان المعروف الذي من الملف و الحاكف عليه كابراً عن كابر . " (٢) [1] ابوعلى جونى نے فرمايا:

(۱) منتقى شرح موطا، ج:۲ ص:٥٠٣
 (۲) مرقاة المفاتيح لملا على قارى، ج:٥،ص:٤٧٥

- (٢) شفاء الغرام، ج: ١، ص: ٥٢١
- (٣) التاريخ القويم، ج:٥، ص: ٣٦٣
- (٣) الإعلام ص ١٠٣/ تحصيل المرام، ج: ١، ص: ٣٤٢
- (۵) منحة الخالق البحر الرائق، ج:٢،ص:٥٨٦، كتاب الحج، باب الإحرام، دار الكتب العلمية، بيروت
  - (٢) نهاية المحتاج، ج:٣، ص: ٢٩١

محالہ جدید سعیٰ قدیم سعیٰ کے اہم جز "بطن الو ادی " سے خالی ہو گالہٰ داجدید سعیٰ میں سعی مامور بہ کی ادائگی کی بالک گنجائش نہیں ہے۔ اس لیے جب علامہ بر بخند کی نے بطن و ادی سے انحراف کی صورت میں بزعم خود سعی مشروع کا تصور پیش کیااور کہا کہ "ما بین الصفاد المروہ "کہیں بھی سعی کی جاسکتی ہے تواس پر حضرت ملاعلی قاری نے تعاقب کرتے ہوئے اپنی کتاب "المسلك المتقسط " میں ص ۷۰۰ پر فرمایا کہ بیہ علامہ بر جند کی کاعجیب قول ہے۔

ناظم مجلس شرعی حضرت علامہ فتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی صاحب نے اس سلسلے میں بہت محققانہ گفنگو فرمائی ب- وہ رقم طراز ہیں :

منحة الخالق حاشيه بحرالرائق ميں ہے:

"(مهمة) ذكر الشيخ عبد الرحمٰن المرشدي في شرحه على الكنز أنّ مسافة ما بين الصفا والمروة سبع مائة وخمسون ذراعاً فعليه فعدة السعى خمسة آلاف و مائتان و خمسون ذراعاً اه و في الشمني سبع مائة و ستة ستتون ذراعاً و اما عرض المسعى فحكى العلامة الشيخ قطب الدين الحنفى في تاريخه نقلا عن تاريخ الفاكهى أنه خمسة و ثلاثون ذراعاً، ثم قال: وههنا إشكال عظيم ما رأيت أحدا تَعَرَّضَ له و هو أنَّ السعيَ بين الصفا والمروة من الأمور التعبدية في ذلك المكان المخصوص، و على ما ذكر الثقات أدْخِلَ ذلك المسعى في الحرم الشريف و حُوِّلَ ذلك المكان المحصوص، و على ما ذكر الثقات أدْخِلَ ذلك المسعى في الحرم الشريف و حُوِّلَ ذلك المكان المحموص، و على ما ذكر الثقات أدْخِلَ ذلك المسعى في الحرم الشريف و حُوِّلَ ذلك المعنى إلى دار ابن عباد كما تقدم والمكان الذي يُسْعى فيه الأن لا يتحقق انه من عرض المسعى الذي سعى فيه رسولُ الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم أو غيره فكيف يصح السعى فيه و قد حُوِّلَ عن الذي سعى فيه رسولُ الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم أو غيره فكيف يصح السعى في عرض المسعى الذي سعى فيه رسولُ الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم أو غيره فكيف يصح السعى فيه و قد حُوِّلَ عن الذي سعى فيه رسولُ الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم أو غيره فكيف يصح السعى فيه و قد حُوَّلَ عن الذي مع فيه رسولُ الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم أو غيره فكيف يصح السعى فيه و قد حُوَّلَ عن الذي معام الذي عليه عليه و علي ما ذكر المسعى إلذي من عرض المسعى الذي معم الذي معن الله معالى الله تعالىٰ عليه و أو غيرة فكيف يصح السعى فيه و قد حُوَّلَ عن عله؟ و لعل الجواب أنَّ المسعى كان عريضا و يُنِيَتَت تلك الدُّوْرُ بعد ذالك في عرض المسعى القديم فهدمها المهديُّ و أدخل بعضها في المسجد الحرام و ترك البعض و لم يُحَوِّل عن و في المحرف و عرض المسعى

اس عبارت سے کن ایک اہم فائدے حاصل ہوئے: (الف) مسعیٰ کاعرض ۳۵ سر دراع ہے۔

(ب) اس مکان مخصوص میں سعی امور تعبد بیمی سے ہے۔ اس مکانِ مخصوص میں لفظ ''اس ''کا شارہ ''عرض مسیٰ ''ک طرف ہے اور '' مکان مخصوص '' سے مرادو،ی مکان معروف ہے ، اور ''امور تعبد بیہ '' کے لفظ سے عیاں ہے کہ اُس مکان مخصوص میں سعی کاعبادت ہونا شارع مِلاِلیَّلاً کے فرمان وعمل سے ثابت ہوا، اس میں عقل کو کچھ بھی پرمارنے کی گنجائش نہیں ہے۔ (ج) خلیفہ مہدی کے زمانے میں مسعیٰ کی توسیع ہوئی ، مگر اس میں حتویل کلی نہ ہوئی کہ سعی کے مکان معروف سے ہٹا

(١)منحة الخالق على البحر الرائق،ج:٢،ص:٥٨٥.٥٨٥، باب الاحرام من كتاب الحج، دار الكتب العلمية، بيروت بيروت (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)) کرکسی نئی جگہ کو مسحل بنادیا گیا ہو، بلکہ بیہ صرف تحویل جزئی ہوئی کہ قدیم مسحل کے حدود سے لوگوں کے مکانات ہٹاکر وہاں تک مسحل بڑھا دیا گیا۔

و) اگریہ توسیع خارج مقام پر ہوئی ہوتی تواس دقت کے علماے دین دائمۂ مجتہدین نے اس پر انکار فرمایا ہو تاکہ اس دقت علما بلاخوف نہی عن المنکر فرماتے تھے۔

(٥) شیخ مدنی ر النظیلی سے بیدبات جزم کے ساتھ نہیں فرمائی، بلکہ فرمایا کہ ''شاید قدیم مسعیٰ توسیع کی حد تک کشادہ تھا جو لوگوں کے مکانات کی دجہ سے سمٹ گیا تھا'' مگر حق بیہ ہے کہ بیدبات شک و شبہہ سے بالا تر ہے ۔ مہدی کے زمانے میں وہ توسیع قد یم مسعیٰ کے حدود میں ہوئی تھی، جومسعیٰ الرسول ﷺ تفاطیعیٰ تھا۔ اس کی دلیل بیہ ہے کہ بیہ توسیع دار ابن عباد تک ہوئی اور وہ خیر القرون میں مسعیٰ کی آخری حد تھا، جیسا کہ بخاری شریف میں ہے:

> و قال ابن عمر : السعي من دار بني عبّاد إلى زقاق بني أبي حسين. اه <sup>()</sup> قَسُطَلَاني ميں ب:

> > قال سفيان فيها رواه الفاكهي: هو بين العلمين. اه (٢)

تھيک يہى تحديد علامہ تقى الدين فاتى مكى مالكى نے بھى كى ہے۔ (تفصيل كے ليے ديکھيے شفاء الغرام باخبار البلد الحرام للفاسي، ج: ١، ص: ٢٤ ٣- ٢٥ ٣، ٢٧ كى كچھ عبارت الى تلخيص كے ص: ٣ پر گزر چكى ہے ) علامہ ابو الوليد احمد بن محمد الازر تى (متوفى ٢٢٢ ھ/ ٢٣٧ء) اپنى مشہور زمانہ كتاب " اخبار مكة المشر فة " ميں رقم طراز بيں: ذرع ما بين الصفا والمروہ الخ. (بي عبارت إلى تلخيص كے ص: ٢ پر گزر چكى ہے۔)

ان تاریخی حقائق سے یہ تو معلوم ہوتا ہے کہ مسعنٰ کی توسیع پہلے بھی ہوئی ہے ، مگر ساتھ ہی یہ بھی داضح ہوجاتا ہے کہ دہ توسیع مسعنٰ الرسول ہٹائٹ ٹیڈ کے حدود میں تھی، اس سے تبھی انحراف نہ ہوا۔ یہی وجہ ہے کہ جو علما بلا تامل امر بالمعروف ونہی عن المنکر فرماتے تصر خاموش رہے۔

ہاں مسلی کے عرض میں کی بیشی ہوتی رہی ہے، مگر خیر القرون کے حدود سے بھی تجاوز نہ ہوا۔ اس لیے ہر عہداور ہر قرن میں مسلی مکانِ معروف و مخصوص ہی رہاجس میں سلفاً خلفاً برابر سعی ہوتی رہی، اس لیے ای مسلی میں سعی واجب، ہے جو مسلی الرسول بڑلان الذیخ ہے اور آج کے جدید مسلی میں سعی ناجائز وعبث کام ہے کہ یہ خالص "مسلمی الو ہابیة النہ حدیق مسلی الرسول بڑلان الذیخ ہے اور آج کے جدید مسلی میں سعی ناجائز وعبث کام ہے کہ یہ خالص "مسلمی الو ہوابیة النہ حدیق مسلی الرسول بڑلان الذیخ ہے اور آج کے جدید مسلی میں سعی ناجائز وعبث کام ہے کہ یہ خالص "مسلمی الو ہوابیة النہ حدیق مسلی الرسول بڑلان الذیخ ہے اور آج کے جدید مسلی میں سعی ناجائز وعبث کام ہے کہ یہ خالص " مسلی الرسول بڑلان الذیخ ہے اور آج کے جدید مسلی میں سعی معاور نوعب کام ہے کہ یہ خالص " مسلی ورز ہے میں الرسول بڑلوں ہو خلف کا اجماع ہے کہ مسلی مکان معروف و مخصوص ہے اور اس سے انحراف جائز نہیں ورنہ خرق اجماع لازم آئے گاتواس سے لاز می طور پر دوامور میں سے ایک ضرور ثابت ہوجاتا ہے۔ یاتو یہ ثابت ہو تا ہے کہ جبل صفاد مردہ کے عرض کی وسلی دہی ہے جو مکان معروف کی ہے، یا ہے ایں اجماع ہو تی ہی ہے ، تو تا ہے کہ جبل

(ا)صحيح البخاري، ج:١، ص:٢٢٣،كتاب المناسك، باب ما جاء في السعى بين الصفا والمروة، مجلس البركات، مبارك فور (٢) حاشية صحيح البخاري، ج:١،ص:٢٢٣ (جديد سائل پر علما کی رائيں اور فيلے (جلد دوم)) طور پر بھی سمی صرف قد يم سخل ميں ، ہی جائز ہے۔ بلکہ حق سے ہے کہ جبل صفاو مروہ کے عرض کی وسعت مسحل کے عرض سے زيادہ نہیں ہے ، جیرا کہ امام ابوز کریا ٹی الدین نووی شافعی رائٹ پی کے درج ذیل انکشاف سے عیاں ہے ، آپ رقم طراز ہیں: الصفا : هو مبدأ السعي ، و هو مكان مر تفع عند باب المسجد الحرام و هو أنف من جبل أبي قبيس ، و هو الآن إحدى عشرة درجة فو قها أَزَجْ كإيوان ، و عرض فُتْحَة هذا الاَزَج نحو نمسين قدما. و أما المروة فلاطئة جدا، و هي من أنف جبل قُعَيقِعان ، و هي در جتان و عليها

قدم کامعنی ہے فنہ، اور فنہ کامعنی ہے قدم۔ توصفا پر بے دالان کی وسعت عرض میں پیچاں فنہ ہوئی اور صفا پر چڑ ھنے کے لیے جوز یے بنائے گئے تھے دہ ظاہر سے ہے کہ مغرب اور شال کی سمت میں تھے کہ انھیں اطراف میں چڑ ھنے اور اتر نے ک حاجت تھی۔ رہے سمت مشرق وجنوب توادھر چڑ ھنے اتر نے کی حاجت نہ تھی، اس لیے گمانِ غالب سے ہے کہ سمت مشرق میں زیے نہ ہوں گے۔ تاہم زمین سے چوٹی کافاصلہ دہی دی گیارہ زینے کے قریب ہوگا، پہاڑکازینہ کچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے اس لیے اس حساب سے امام نودی رحمة اللہ علیہ کے زمانے میں صفاکی زمینی و سعت کچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے مسجن (قبل ۲۱ رمضان ۲۹ مام نودی رحمة اللہ علیہ کے زمانے میں صفاکی زمینی و سعت پچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے مسجن (قبل ۲۱ رمضان ۲۹ مام نودی رحمة اللہ علیہ کے زمانے میں صفاکی زمینی و سعت پچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے مسجن (قبل ۲۱ رمضان ۲۹ مام نودی رحمة اللہ علیہ کے زمانے میں صفاکی زمینی و سعت پچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے مسجن (قبل ۲۱ رمضان ۲۹ مام نودی رحمة اللہ علیہ کے زمانے میں صفاکی زمینی و سعت پچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے مسجن (قبل ۲۱ رمضان ۲۹ مام نودی رحمة اللہ علیہ کے زمانے میں صفاکی زمینی و سعت پچھ کم ویش ایک فنٹ کا ہوتا ہے مسجن (قبل ۲۱ رمضان ۲۹ میں ایک کی وسعت کے قریب ہے ، کیوں کہ یہ مسجن کا ہے اور ایک میٹر بر ایر تین فنٹ تین این لگی کھی ہے تو اس کے اکسٹھ فٹ ، بیں این جمو ہے۔ رہ گیا مردہ تو ہمارے مشاہدے میں اس کی و سعت آن بھی صفا قریب مردہ پر بے دالان کی و سعت بتائی ہے ، مردہ کی نہیں اور یہ ہو تھی نہیں سکتا کہ مام نودی مراسی کی سے ایک و سعت آن بھی صف قریب مردہ پر بے دالان کی و سعت بتائی ہے ، مردہ کی نہیں اور یہ ہو تھی نہیں سکتا کہ مام نے خلوں ہے ۔

صفا پر بنے دالان کے تعلق سے اس طرح کا فرق نہیں کیا جا سکتا کہ آج بھی صفا کی وسعت کچھ کم وبیش آنی ہی ہے جو "تہذیب الاساء" میں اس پر بنے دالان کی بتائی گئ ہے۔ یہاں سے معلوم ہوا کہ ہمارا یہ قدیم مسحیٰ جس کی دسعت عرض میں ۲۰ میٹر ہے اور جس کا"شرع مسحیٰ "ہونا اجماعی ہے وہ صفاو مروہ کی وسعت کے مطابق ہے۔ بہ لفظ دیگر صفاو مردہ کی وسعت عرض میں "شرع مسحیٰ "کی وسعت سے زیادہ نہیں، اس لیے جدید مسحیٰ "بین الصفاوالمردہ "نہیں ہے اور نہ اس میں سعی جائز ہے۔

توموجودہ جالات میں اسلامی شریعت کی روسے امت سلمہ کے لیے راوعمل کیا ہے؟

اس سوال کاتعلق ان حضرات سے ہے جو جدید سعلیٰ کو صفاد مردہ کی در میانی حدود ے خارج قرار دیتے ہیں ادر اس میں سعی کو ناجائز یاخلاف سنت کہتے ہیں۔ اس حیثیت سے متعلقہ مقالات کا جائزہ لینے کے بعد سیابت سامنے آئی کہ حض مقالہ نگاروں اس گو شے کی جانب کوئی توجہ نہیں دی، جن حضرات نے اس گو شے کی طرف توجہ فرمائی ہے دہ چار طرح کے نظریات رکھتے ہیں۔ پہلا نظر میر: بہ وجہ مجبوری جدید سعلیٰ میں سعی ہوجائے گی ادر اس پر پچھ لازم نہیں۔ اس نظر ہیہ کے حال دو علمات

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 🗲 147 کرام ہیں۔(۱) مفتی عبدالسلام رضوی (۲) مولانامحد سلیمان مصباحی۔ مفتى عبدالسلام صاحب فرمات بي: "بوجه مجبورى (جديد سعى ميرسعى)كرف كوجد بندد مواجب موكا، ند صدقد، البتد الفل ب كد صدقد كرد ... مولانامحد سليمان مصباحى صاحب لكص بين: '' سعودی حکومت کی پابند یوں کی وجہ سے حجاج ومعتمرین پر کوئی کفارہ نہیں ، پھر بھی اگر کوئی صاحب اطمینان قلب کے لي دَم دے دي توبير احوط ہے۔" **دوسر الظربية. ب**يب كهاس صورت ميں دم دينادا جب ہے۔ بيرنظر بير بھی دد علما ہے كرام كاہے۔ (۱) مولانا محمد ناصرحسین مصباحی (۲)مولاناشبیر احمد مصباحی۔ مولانا ناصر مين مصباحى صاحب في تبيين الحقائق (ج:٢٠،ص:١٥١٧)، عناية شرح مداية (ج:٢٠، ص:١٢٥) ، مبسوط سرخسی (ج: ٢، ص: ٢٢)، جوہرہ نیزہ (ج: ٢، ص: ١٥٧)، بحر العلوم (ج: ١، ص: ١٣٣)، اللباب فی شرح الکتاب (ج: ١، ص: ٩٢) ، مجمع الانهر (ج:۱،ص: ۳۳۳)، کی ان عبار تول سے استدلال کیا ہے جن میں ترک داجب پر لزوم دم کی صراحت ہے۔ **تیسر انظر بیر:** بیرے کہ جدید معلیٰ میں سعی کی اجازت نہیں ،ادر اگر کسی عذر کی وجہ سے قدیم معلیٰ میں سعی ترک ہو جائے توج ہوجائے گا،اس پر کوئی انزنہیں پڑے گا۔ یہ نظر سے مولانا محمد فیق مصباحی کا ہے۔ **چو تھانظر بیر :** حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین رضوی (ناظم مجلس شرعی) کا ہے۔ آپ نے "رخصت کی تلاش" کے عنوان کے تحت موجودہ حالات میں امت مسلمہ کے لیے آسانی کی راہیں تلاش کرنے کی شرعی حاجت ثابت کی ہے اور پھر ''جواز کے رائے " کے عنوان کے تحت امت کے لیے تین راہیں بتائی ہیں۔اصل کے اعتبار سے جدید مسعیٰ میں سعی کوناجائز اور مامور بہ ک ادائل سے سبک دوش کے لیے ناکافی قرار دینے اور ج نفل کے لیے سفرنہ کرنے کی تلقین کرنے کے بعد فرماتے ہیں: " بیرسارے اُحکام اپنی جگہ حق اور داجب العمل ہیں، مگر کیا نجدی حکومت اور شائقین جج وعمرہ اس پر عمل در کنار، سنجید کی سے غور بھی کر سکتے ہیں، اس کا جائزہ لینا ضروری ہے۔ جہاں تک نجدی حکومت کا سوال ہے تو وہ بہت ضدی حکومت ہے، وہ شریعت کے احکام کے خلاف اپنے احکام جاری کرتی رہتی ہے، اس لیے اس سے کوئی توقع نہیں کہ وہ احیاے سنت کرے گی، بلکہ اس کے برخلاف اپنی ایجاد کردہ بدعت پر عمل کرنے کے لیے مجبور کرے گی اور اس کی خلاف ورزى كرنے پروہ قيد وبنداور زدوكوب كے مراحل سے بھى گزار سكتى ہے ك دوسری طرف شائقین جج وعمرہ کا بیر حال ہے کہ وہ بج پر جج اور عمرہ پر عمرہ کرنے کے باوجود شخ جج وعمرہ کاعزم رکھتے اور وقت آنے پر رخت سفر باندھ لیتے ہیں، شاید کچھ خداکے بندے ہوں جو بحج نفل وعمرہ سے رُکیں ۔ اس طرح ہر سال لاکھوں حجاج دمعتمرین کا ترک سعی کے گناہ میں ابتلالازم آئے گااور لاکھوں افراد تواپسے بھی ہوں گے جو حلال ہی نہ ہوں گے ، مگر حلال شخص کے وہ سب کام کریں گے جو حالت احرام میں حرام ہیں، تودہ حرام در حرام میں مبتلا ہوتے رہیں گے ۔ دَم دیں تولاکھوں روپے کاضیاع لازم آئے گاجوبلا شبہہ ضرر شدید ہے۔ یہاں پر بیہ نہ سوچا جائے کہ لوگ جدید مسعیٰ میں سعی کے لیے

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد ددم) 🗜 rrr مجبور ہیں،اس لیے گناہ کا بار اُن پر نہ پڑنا جاہیے ، کیوں کہ جب لوگوں کو معلوم ہے کہ شرعی مسعیٰ میں وہ حکومت کے جبر و دباؤک دجہ سے سعی نہیں کر سکتے توج وعمرہ کا احرام باند ھناتر کے بعی پر اقدام ہوا۔ آخر دہ کام کیوں کیاجس سے ترک سعی کا ار تکاب لازم آئے، توگناہ میں ابتلاے عام ہے انکار نہیں کیا جاسکتا، اس لیے رخصت کی تلاش ضروری ہوئی۔'' پھر آپ نے جواز کے تین راتے بتائے ہیں جن کاخلاصہ تر تیب کے ساتھ درج ذیل ہے: 🗓 ایسے حرج شدید وضر یخطیم کی صورت میں حنفی، شافعی، ماکلی مذہب کے پیرو کاروں کے لیے مذہب امام احمد بن جنبل میں گناہ سے بچنے کی گنجائش ہے ، کیوں کہ ایک ردایت کے مطابق وہ سعی کو سنت قرار دیتے ہیں اور ترک پر دَم کا حکم نہیں دیتے۔ جمہور علانے یہی روایت نقل کی ہے، جیساکہ تفسیر خازن (ج:۱،ص:۹۲)اور تفسیرات احمد یہ (ج:۱، ص: ۴۰) کی عبار توں میں اس کی صراحت ہے۔علامہ ابن قدامہ حنبلی بملائضے نے المغنی میں امام احمد بن حنبل ڈمکٹ کے بی دوطرح کے قول سعی کے رکن ہونے اور سنت ہونے کے ذکر فرمائے ہیں، مگر دونوں کو ہی بلفظ روایت ذکر کیا ہے جس سے بید تعیین نہیں ہو پاتی کہ حضرت امام کا مذہب کیا ہے۔ مگراس کے باوجود ابھی ہم اس پر عمل کی اجازت نہیں دیتے ، کیوں کہ علامہ ابن قدامہ ر مستعظی شرے اس باب میں مذہب امام اعظم کو "و هو أولى" كم كرتر جي دى ب-دە فرمات بن "قال القاضي: هو واجب، ليس بركن، إذا تركه وَجَبَ عليه دمُّ و هو مذهب الحسن و أبي حنيفة والثوري و هو أولى. " () توممکن ہے جنبلی مذہب اب یہی ہو، پھر تقلید غیر کا کوئی حاصل نہ ہو گا۔ علادہ ازیں اس امر کی بھی تحقیق ضر دری ہے کہ خود مذہب حنفی میں ترک سعی کے گناہ سے بچنے کا کوئی راستہ ہے یانہیں ، کیوں کہ تقلیدِ غیر کی اجازت اس دقت تک نہیں ہوتی جب تک کہ اپنے مذہب میں تخواکش کے گمام راستے بندینہ ہوں ، یہاں تک کہ ضرورت شخقن 'ہو توبھی اپنے مذہب کے قولِ ضعیف پر ہی ممل اولیٰ ہو تاہے ، پر اس حیثیت سے جب ہم فقہ حنفی کے مسائل سعی پر نظر ڈالتے ہیں توددامکانی راکتے نظر لاتے ہیں: 🝸 الملیک میرکه صفاسے سعی کی ابتد الیک روایت پر سنت ہے، لہٰذامردہ سے صفاکو سعی کی جائے تودہ بھی شار میں آئے گی۔ (پهرآب نے در مختار و رد المحتار (ج:۳،ص:۳۷۲) اور مسلك متقبلهط (ص:۱۱۸–۱۲۰) كى عبارت پیش کرنے کے بعد لکھا:) '' اس تشریح کے مطابق حاجی ومعتمر کو جاہیے کہ چار بار مروہ سے صفا کو جائیں توسعی داجب ادا ہو جائے گی، رہ گئے تین چکر توہر چکر کے بدلے صدقہ اداکر دے، صدقہ سے مراد صدقہ فطر کی مقدار ہے، اس طرح سعی کے وجوب سے سبک دوش ہوجائے گ۔" 🖬 پهرايخ مقاله ميں شرح لباب (ص:۲۳۸)، ردالمخبار (ج:۲،ص:۲۱۷)، پھر شرح لباب (ص:۲۲۳) اور

ار شاد الساری إلى منسك الملا على القارى (ص: ٢٢٣) كى عبارتيں ذكر كرنے كے بعدان كانچوڑان الفاظ ميں

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) rrr پیش فرمایا ہے: " ترک سعی اگر عذر ساوی کی دجہ سے ہوتوبالاتفاق دَم داجب نہ ہوگا،ادر اگر عذر بندے کی طرف سے ہو مثلاً سی کوترک سعی پر مجبور کردے توعلامہ فاسی ڈ انٹھائٹ ج کے نزدیک اب بھی ڈم کاوجوب نہ ہوگا۔ یہاں سے معلوم ہوا کہ بندے کی طرف ہے پائے جانے دالے عذر کی وجہ سے سعی کاترک ہوتواس سے دَم کے داجب ہونے ، نہ ہونے میں اختلاف ہے ، اب اگر دونوں قول کیساں قوت کے ہوں تودونوں میں سے کسی بھی ایک کواختیار کرنے کی اجازت ہوگی۔ غنیہ شرح منیة میں ب: "فاعمل بما تختار ، والاحتياط أولى."<sup>(1)</sup> ادر اگر علامہ فاس کا قول ضعیف ہو تولوگوں کو گناہ سے بچانے کے لیے اسے اختیار کرنے کی اجازت ہوگی اور اسے اختیار کرنادوسرے امام کی تقلیدے اول ہوگا۔حاشیہ فتادیٰ رضوبیہ میں ہے: "عند الضرورة تقليد "قيل" في المذهب أحسن من تقليد مذهب الغير . "<sup>(٢)</sup> پھر بیہ انتلاف اس وقت ہے جب عذر من جھۃ العباد ایک یا چند افراد کے حق میں ہواور اگر عوام وخواص، مرد وعورت، جوان بوڑھے ہر طرح کے بے شار لوگوں کے حق میں ہو، یعنی عموم بلویٰ ہو دیکا ہو تووہ اختلاف نہ ہونا چاہیے کہ عموم بلویٰ بجاب خود باعث تخفيف ب- ارشادرباني ب: · وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرَج. (") (القرآن الحكيم) ہمارے مسئلہ دائرہ میں صورت حال یہی ہے گہ جدید مسعیٰ جو در اصل غیر مسعیٰ ہے ، میں پہلے ہی سال ابتلاب، عام ہو حِيابٍ، پھر ہر سال موسم عمرہ " رہیج الاول در مضان المبارک " ادر موسم جج " ذوالقعد ہوذوالحجہ " میں انسانوں کاسیلا بعظیم اس میں مبتلا ہو گااور ہوتار ہے گا۔ اس لیے بربناے حرج شدید وعموم بلویٰ وفساد مظنون بظن غالب سے ترک سعی عفو ہونا جابي-" (مقاله مفتى محد نظام الدين رضوى صاحب، ص: ١٣ تا ٢ الخصًّا) یہ تھامقالات کاخلاصہ،اب اس کی روشنی میں درج ذیل گویشے تنقیح طلب معلوم ہوتے ہیں: نقيح طلب كوث (۱) صفاد مردہ ادر ان کے در میان کاطول دعرض کیاہے؟ اور کیا معلٰ کی تحدید د تعیین عہد نبوی ہی سے تھی؟ (۲) جدید مسعیٰ ،صفاد مردہ کے در میانی حدود کے اندر ہے پاباہر ، پاکچھ حصہ اندر اور کچھ باہر ؟ (۳) اور بہر صورت جدید مسلیٰ میں سعی کرنے سے سعی مامور بہ سے سبک دوش ہوجائے گی ، یانہیں ؟ ٤٩٣: منية ، بحث زلة القارى، ص:٤٩٣. (۲) حاشيه فتاوي رضو يه، ج:۱،ص:٦٣،رساله الطراز المعلم، مطبوعه رضا اكيدمي، ممبني

(٣) الحج ۲۲، آیت: ۷۸

/ww.waseemziyai.com

(جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) ) rrr \_\_\_\_\_ (۲) اگر نہیں تو موجودہ صورتِ حال میں اسلامی شریعت کی روہے امت مسلمہ کے لیے رادِعمل اور راہِ نجات کیا ہے؟

نیسی جدید میں میں کا حکم

<sup>22222</sup> 

MM-0 جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) مأخذومصاد www.waseemziyai.com

جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) rm2 مأخذومصادر اسك مصنفين سنه دفات بجري قرآن كريم (خداب حي وقيوم كاكلام اور بورى شريعت اسلاميه كا ماخذو سرچشمه) تفاسيرواصول الجامع لاحكام القرآن امام ابوبكر احدين على الرازي الجصاص الرازي 0r4. علامه شيخ احمدبن ابوسعيد ملاجيون جون بورى اميشحوي تفسيرات أحمديير 01100 الاتقان في علوم القرآن أمام جلال الدين سيوطى @911 علامه عبداللدين عمر بيضادي بيضادي شريف @ 191 كتب حديث: امام ايو عبد الله محد بن حسن شيباني موطاامام محمد 0119 امام ابو عبد الله محمد بن حسن شيباني كتاب الآثار 0119 امام احمد بن حنبل مستدامام احمد بن حنبل Drr صحيح بخارى امام محمد بن اساعيل بخاري orar امام سلم بن تجّاج قشيري فيحيح مسلم 0171 سنن بيه في علامه ابوبكر احدبن حسين بن على Dran مىتدرك للحاكم علامه الوعبد التدحاكم @r+0 امام الوعبدالله محمد بن يزيدابن ماجه سنن ابن ماجه pr2m امام ابوعيسی محمد بن عيسی ترمذي جامع ترمذي @r49 علامه محدبن محمود خوارزمي جامع المسانيد OFTO علامه نور الدين على ابن ابي بكر ميتمي لمجمع الزدائد @A+4 مثكوة المصابيح علامه شيخ ولى الدين عراقي DLAT

جدیہ سائل پر ملماکی رائیں اور فیصلے (جلد دوم) ٨٣٩

المسلك المتقسط

الكواكب الدريته جميلة ارباب المقاصد شرح عقيلة اتراب القصائد حاكم شهيدابوالفضل محمد بن محمد بن احمد 1 and 0mm حانية الثلبي تبيين الحقائق ملامة شيخ شهاب الدين احدبن يونس شلبي حنفي 01+1+ قاضی جکن ،حنفی ، ہندی خرانة الروايات امام احمدبن محمد بن عمر دابو نصر عتابي فتادى عتابيه DAY

@4**\***4

01.11

•اكھ

orar

094.

@94m

| (جلد دوم))                                                         | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| علامه جمال الدين يوسف بن محمد بن عمر بن يوسف صوفى ماذرونى          | جامع المفمرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حا <sup>ت</sup> م شهید محمد بن محمد <sup>حن</sup> فی               | کافی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| علامه عبدالغنى نابلسى                                              | الحديقة الندية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| علامه شمس الدين محمه خراساني                                       | جامع الرموز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| علامه ابوالحسين احمدبن محمد قيدوري حنفي                            | مختصر القدوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| علامه ابوبكربن على بن محمد بن أبي المفاخر                          | الجومرة التبيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| علامه فخرالدين عثماني بن على زيلعي                                 | تبيين الحقائق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| امام ابي الوليد محمد بن احمد بن محمد بن القرطبي                    | بداية المجتهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ابوالفصل مجد الدين عبدالله بن محمود بن مودود موصلی حنفی            | الإختيار لتعليل المختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حضرت فينخ الإسلام مولانابر بإن الدين على بن ابي بكر مرغيناني، حنفي | بدايير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| علامه اكمل الدين محمد بن محمد بابرتي                               | عنابير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| امام بدر الدين ابو محد عينى                                        | بنابير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| علامه جلال الدين بن شمس الدين خوارز مي                             | كفابير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| علامه علاءالدين حصكفي                                              | ور مختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| علامه محمدامين ابن عابدين شامي                                     | ردالمختار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| علامه سراج الدين عمروبن تجيم مصري                                  | النهرالفائق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| علامه على بن سلطان ملاعلى قارى                                     | شرح نقابیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| علامه حسن بن منصور قاضی خال                                        | فتاولى قاضى خان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| علامه محمد بن محمد بن شهاب بن بزار                                 | فتاویٰ بزازیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                    | مكنقى الأبحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                    | للمجمع الأشهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| علامه جلال الدين عبدالرحمن سيوطى                                   | الحاوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| • •                                                                | غنية استملى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| علامه حسام الدين حسن بن على سغناني حنفي                            | نهايد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| علامه بن علاءانصاری، دہلوی<br>·                                    | فتاویٰ تا تارخانیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| علامه زين الدين بن ابراہيم بن نجيم                                 | الأشباه والنظائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                    | علامه جمال الدين يوسف بن محمد بن عمر بن يوسف صوفى ماذرونى<br>حاكم شهيد محمد بن محمد خلى<br>علامه عبد المخنى نابلسى<br>علامه البوالمحسين احمد بن محمد قد ودرى خلى<br>علامه البوالمحسين احمد بن محمد قد ورى خلى<br>علامه البوالدين عثمانى بن على ديلي على<br>المام الي الوليد محمد بن احمد بن محمد وبن مودود موصلى خلى<br>الوالفضل مجد الدين عبد الله بن محمد وبن مودود موصلى خلى<br>علامه أكس الدين عبد الله بن محمد وبن القرطبى<br>علامه أكس الدين عبد الله بن محمد وبن المودو موصلى خلى<br>علامه الم الدين البوحمد على<br>علامه الم الدين تحمد بن تحمد بن القرطبى<br>علامه محمد الدين بن شمس الدين خوالوزى<br>علامه محمد الدين عابد بن شاى<br>علامه محمد المين ابن عابد بن شاى<br>علامه محمد الم الدين عمر وبن تحميم مصرى<br>علامه محمد الدين عمد وبن تحميم مصرى<br>علامه محمد الدين عمد وبن تحميم مصرى<br>علامه محمد الدين عبد الرحمن<br>علامه محمد الدين عبد الرحمن<br>علامه محمد الرابيم بن محمد ملى<br>علامه حمد الرابيم بن عمد الرحمن<br>علامه حمد الدين عبد الرحمن<br>علامه حمد الرابيم بن عمد حملى<br>علامه حمد الدين عبد الرحمن<br>علامه حمد الدين عبد الرحمن<br>علامه حمد الدين عبد الرحمن<br>علامه حمد الرابيم بن عمد الرحمن<br>علامه حمد الدين عبد الرحمن<br>علامه حسام الدين عبد الرحمن<br>علامه حسام الدين عبد الرحمن<br>علامه حمد الرابيم بن علي علي المي<br>علامه حسام الدين حسن بن علي سعن اتي حفى<br>علامه حسام الدين حسن بن علي سعن اتي حفى<br>علامه حسام الدين حسن بن علي سعن اتي حفى ال |

| ~~· | )            | .(جلد دوم)                                           | جديد مسائل پر علماکی رائيں اور فيصلے |
|-----|--------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|     | ۵۱۰۹۸ ه      | علامه احمد بن محمد ، محمودی مکی                      | غمز عيون البصائر                     |
|     | @QAL         | علامه علاءالدين بن أني بكر مسعود كاساني              | بدائع الصنائع                        |
|     | الاالص       | علامه شيخ نظام الدين تأسيطيته                        | فتاویٰ عالم گیری                     |
|     | ۲۱۲          | علامه بربان الدين محمودين تاج الدين احمدبن عبدالعزيز | محيط برباني                          |
|     | 0110T        | علامه محمرامين ابن عابدين شامي                       | رساليه: تنبيه ذوى الأفهام            |
|     | ۱۲۵۲         | علامه محمدامين ابن عابدين شامي                       | رساله نشر العرف فى بناء              |
|     |              |                                                      | الأحكام على العرف                    |
|     | DITOT        | علامه محمدامين ابن عابدين شامي                       | رساله شرح عقودتهم المفتى             |
|     | • ۳۳۴۵       | مجد داعظم امام احمد رضا قادری ، بر کاتی              | فتاوى رضوبيه                         |
|     | • ۳۳۱ه       | مجد داعظم امام احمد رضا قادری ، بر کاتی              | جدالمتار                             |
|     | 9 کا اھ      | علامه شاه دلی الله مجد ث دہلوی                       | ججة الله البالغه                     |
|     | • ۳۳۴۵       | مجد داعظم امام احمد رضا قادری ، بر کاتی              |                                      |
|     | 01142        | صدرالشريعه مفتى محمدامجد على رضوي                    | بهارشريعت                            |
| , . | ٢٣٦٢         | صدرالشريعه مفتى محدامجدعلى رضوي                      | قامع الواهيات                        |
|     | <b>۲۳۱</b> ه | صدر الشريعه مفتى محمد امجد على رضوي                  | فتادی امجد بیہ                       |

رسائل رضوبير

مجد داغظم امام احمد رضا قادري خِتَيْ عَلَيْهُ

مجد داعظم امام احمد رضا قادري ضيني تخلي

مجد داعظم امام احمد رضا قادری سِنَتَقَقَّ

مجد داغظم امام احمد رضا قادري ولأبغل

مجد داعظم امام احمد رضا قادري خلاي

مجد داعظم امام احمد رضا قادری خِنْ عَنْ

مجد دغظم امام احمد رضا قادري طِنْتَقَيْتُ

مجد داعظم امام احمد رضا قادری خِتَنْ عَنْ

مجد دأعظم امام احمد رضا قادري فتنتقظ

مجد داعظم امام احمد رضا قادري مِنْهَقِينَ

حاجزا كبحرين الواقى عن جمع الصلاتين النهى الحاجزعن تكرار صلاة الجنائز اجلى الإعلام أن الفتوى مطلقاً على قول الإمام القطوف الدانيكن احسن الجماعة الثانيه الأحلي من السكر المنى والدرركمن عمدمني آرذر شائم العنبر في آداب النداءامام المنبر اذاقة الأثام لمانعي عمل المولد والقيام الطراز المعلم تبيان الوضوء

ومامتاه alt r+ oltre. olmn+ 01mm+ • ۳۳ • ۳۳۱۵ oltrin. @1mr+

alt "+

|              | ri                    | ((                                           | (جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم |
|--------------|-----------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|              | ۰ ۲ <sup>۰</sup> ۱۳ ه | مجد د أعظم امام احمد رضا قادری خِنْ يُعْلَقُ | الهمة الأحمديد                                  |
| 4            | olt r.                | مجد داعظم امام احمد رضا قادري سنتشق          | اراءة الأدب لفاضل النسب                         |
|              | elt r.                | مجد داعظم امام احمد رضا قادري خلق غلق        | اجود القرئ لطالب الصحة في القُرئ                |
|              | • ۱۳۳۰ ه              |                                              | ا قامة القيامة على طاعن القيام كنبي تهامه       |
|              | 01mm                  | مجد دأعظم امام احمد رضا قادري فيتقاقي        | جلى النص في اماكن الرخص                         |
|              |                       | مجد دأعظم امام احمد رضا فادري ولتنقط الم     | الفقه التسجيلي في عجين النار جيلي               |
|              |                       | مجد دأعظم امام احمد رضا قادري ولتهتيظ        | انور البشارة في مسائل الحج والزيارة             |
| 3            |                       | کتب اصول فقه                                 |                                                 |
| i.co         | ۵۰۵                   | حجة الاسلام محمد بن محمد غزالي               | المستصفى من علم الأصول                          |
| iya          | ٩١١١٩                 | علامہ محبّ اللّہ بہاری                       | مسلم الثبوت                                     |
| Z            | ۵۱۳۲۵                 | علامه عبدالعلى محدبن نظام الدين كندى         | فواتح الرحموت                                   |
| See          | æ911                  | علامه احمدين الوسعيد معروف به ملاجيون        | نورالأنوار                                      |
| -Na          | DITAD                 | علامه عبدالحليم فرنكى محلى                   | قمرالأقمار                                      |
| $\mathbf{M}$ | ۲+۲                   | امام فخرالدين رازي                           | المحصول منعلم الأصول                            |
| >            | ۵٦٨١                  | امام ابن البمام كمال الدين حنفي              | تحرير الأصول                                    |
|              | 01194                 | علامه نقى على خال مِنْكَنْتُكْ               | اصول الرشاد كقمع مبانى الفساد                   |
|              |                       | كتب فقه ماكلي                                |                                                 |
|              | 044Y                  | خلیل بن اسحاق جندی                           | مختصر العلّامة الخليل                           |
|              | ٥١٢٩٩                 | شيخ محمه بن احمد بن محمد عليش                | منحالجليل                                       |
|              |                       | تاريخ دسير                                   |                                                 |
|              | @ <b>9</b> 11         | امام جلال البرين سيوطى                       | تاريخ الخلفاء                                   |
|              | 9كالرم                | شاه ولی الله محد ث دبلوی                     | ازالته الخفاءعن خلافة الخلفاء                   |
|              | BITTI                 | مفتي محمد شريف الحق امجدي                    | اسلام اور چاند کا سفر                           |

www.waseemziyaı.com سائل پر علماکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) طبعيات ولغات جدید طریقۂ تجارت توانائی کے ذرائع مخزن الادوبيه ايجادات کی کہانی بجلى كم كهانى بھار گواز ڈشنر کی کلاں ايذوانس ثوينته سنجرى دمشنري

جدید مسائل پر ملاکی رائیں اور فیصلے ( جلد دوم ) 000

مجلس شرعى يے متعلق علماومشائخ کے گراں قدر تاثرات مشتركير تاثرات تاج الشريعه حضرت علامه اخترر ضاخال ازهري، فقيه ملت حضرت مولانامفتي جلال الدين احمد امجدي، حضرت مولاناخواجه مظفر صيين رضوى، حضرت مولانامفتي اختر حسين رضوي عليهم الرحمة والرضوان تجلس شرعی کا قیام دقت کی ایک اہم ضرورت ہے اور جامعہ اشرفیہ کاملک کی دیگر علمی و دنی ضرور توں کی تکمیل کے ساتھ اس طرف متوجہ ہوناباعثِ مبار کباد اور لائق تحسین ہے۔ جامعہ کی خدمات یورے ملک کے طول وغرض میں پہلی ہوئی ہیں اور اب اس کا دائر دعمل دیگر ممالک کو بھی محیط ہو رہاہے۔ جامعہ اشرفیہ نے ہرمیدان میں بہترین افراد پیدائیے۔ اور ای سیمینار میں بھی اکثر مصباحی حضرات نے بی مقالات پیش کیے۔ جواس بات کی دلیل ہے کہ جامعہ نے اپنے طرزِ تعلیم میں علمی بالغ نظری کے ساتھ علمی کچنگی اور نقہبی دقیقہ شجی بھی پیداکرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ سارا فیضان حافظ ملت حضرت مولانا عبد العزیز مراد آبادی قد <sup>س</sup> سرہ کا ہے جن کی روحانیت آج بھی کار فرما ہے۔ پھران کے جانشین حضرت عزیز ملت کے اخلاص عمل اور حسن نیت کا ثمرہ ہے کہ اس وسیع بیانے پر سیمینار کا انعقاد ہوااور علاے کرام کے اعزاز واکرام اور انھیں راحت پہنچانے میں ہر طرح حسن انتظام اور سلیقہ مندمی کا ثبوت پیش کیا گیا۔ سیمینار ک بحثیں نہایت سنجیدہ اور خوشگوار ماحول میں خالص علمی انداز میں جاری رمیں جب تک کوئی مسئلہ <sup>منقح</sup> نہ ہو گیا، فیصلہ نہ <sup>ک</sup>یا <sup>س</sup>با۔ یہی ہا**ل علم اور اہل تقویٰ کی شان ہے ۔ یقیناًان تمام امور میں مجلس شرعی کے ار کان اور جامعہ اشر فیہ کے اساتذہ کا خ<sup>اص</sup>** حصہ ہے۔ اساتذہ ہی کا بیر فیضان ہے کہ ان کے فارغ شدہ تلامذہ اپنے دقیق علمی مسائل پر بحث کر سکے اور مقالات ککھے۔

ان کے حسن تعلیم و تربیت کو فراموش کرنابہت بڑی ناسیاسی ہوگی۔

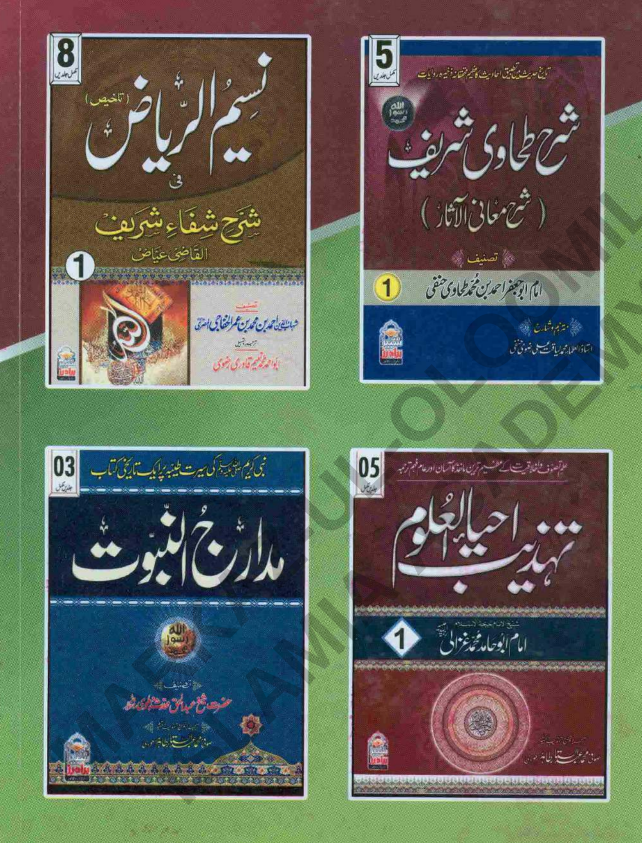
ww.waseemziyai.cor

(جدید مسائل پر ملها کی رائیں اور فیصلے (جلد دوم)

تاثرات حضرت علامه مفتی مجیب اشرف مدخلله العالی، بانی دارالعلوم امجدید، ناگپور

ہارے فقہی اور علمی سیمینار کے دواہم مقاصد ہیں: ایک نیت نے مسائل کی تنقیح و تحقیق کرکے ان کا شرعی تھم بیان کرنا، اور دوسرا مسئلہ بیر ہے کہ علمااور فقہاکی ایسی باو قار جاندار میم تیار کرناجن میں پیش رومحققین کی علمی وتحقیقی کاوشوں الارئر مغز نکته سنجیوں کی فہم کامل ہوجس کی روشنی میں چل کر منزل تحقیق و تدقیق تک پہنچنے میں کا میابی حاصل کر سکیس ،الحمد للّہ رب العالمين!الجامعة الاشرفيه، مباركبور كابيسواں فقہی سيمينار جو جامعة البر كات كے خوب صورت كيم پس ميں منعقد ہوا ہے ا ی ایک اہم کڑی ہے۔ اب الجامعة الاشرفيہ کے اس فقہی سیمینار کی افادیت محدود نہیں رہی، لاکھوں کروڑوں مسلمان اس سے ستفیض ہو رے ہیں اور اہل علم مسائل شرعیہ کی تحقیق وتنقیح میں اس کے فیصلوں پر اعتماد کرتے ہوئے اس کو نافذ العمل جانتے ہیں۔ حضرات محترم! بیہ بات غور کرنے کی ہے کہ ہمارے اکابر نے اس دور میں شرعی مجلس مشاورت اور فقہی سیمینار کچ ضرورت اورابهميت كومحسوس فرمايا، جب كه مجتهد في الشرع لعين مجتهد مطلق ، مجتهد في المذ بهب اور مجتهد في المسائل جيسي عبقر ك شخصیتیں اپنی پوری علمی آن بان کے ساتھ موجود تھیں ، تو پھراس دور انحطاط میں اس قشم کے سیمینار کی کس قدر ضرورت ادر اہمیت ہوگی، اس کا اندازہ لگانا مشکل ہے، جب کہ ہم میں کوئی مجتہد فی المسائل تو در کنار صاحب تمیز بھی نہیں ملتا۔ یہ دور مقلدین محض کا دورے ۔ اس لیے ایسے حالات میں اس قشم کے سیمینار کا انعقاد صرف وقت کی عارضی ضرورت نہیں ، بلکہ من جملہ فرائض اسلام ایک اہم فرض ہے۔الجامعۃ الانثر فیہ مبار کپور نے اس جانب پیش رفت کرکے ایک عظیم کارنامہ انجام دیاہے، اس لیے انثر فیہ کے تمام ارباب حل و عقد اور اصحاب علم و دانش مبارک باد کے صحق ہیں، جنھوں نے حالات ک نامساعدت اور دفت کے بدلتے ہوئے تیور کی پر داکیے بغیر جس طرح بھی ہوسکا افتاں وخیزاں جانب منزل اپناسفر جاری رکھا۔الحمد ہتّہ! آج ان مخلصین کی ہمت مردانہ کی برکتیں ہیں کہ ان کاعلمی رہوار اپنی جولان گاہ میں سرپٹ دوڑ رہا ہے ، خدا اس تیزگامی کوبرق رفتاری سے بدل دے۔ آمین ۔









www.waseemziyai.con